

حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کا ارشاد

أَقِيمُوا هَذِينَ الْعُمُودَيْنَ وَأَوْقِدُوا هَذِينَ الْمُصَبَّاحَيْنَ

[نحو البدرفة ص ۲۸۸ تحدی و من کلام را علیہ السلام قبل موته]

یعنی حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ نے (قبل الوفات بطور وصیت) فرمایا کہ کتاب سنت کے ان دو ستون کو قائم رکھنا اور ان دو چپڑاگوں کو روشن کیے رکھنا۔

# حدیثِ تلیین

[مع جدید اضافہ جات و صلح و تریم]

کتاب اللہ کے ساتھ امامت کی جگہ سنت نبوی (علی صاحبہاصلوہ وآلہ وسلم) کے محبت شرعی ہونے کا مدلل ثبوت

نیز حدیثِ تلیین کی بنیاد پر خالغین کے خلافت بفضل اور وجوب امامت کو شخص لائل کے ساتھ بلال ظہرا گیا ہے

تألیف

حضرت مولانا محمد نافع صاحب مظلہ العالی  
محمدی شریف ○ صنیع جہنگ

مکتبہ بکیش

۵۔ سجنی شریٹ، بیرون سوری گیٹ، سرکار روڈ، لاہور

Www.Ahlehaq.Com

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
حَفَظَ اللَّهُ عَزَّلَهُ مَنْ تَرَكَ حَيَاتَهُ

اَقْتَبَعُوا هَذِينَ الْعَجُونَ حَدَّيْنِ رَوَافِعَ قَبْرَيْنَا هَذِينَ الْمَضْبِعَيْنَ  
کتاب و سنت کے ان دو سو نوں کو قائم رکھنا اور ان دو چار گوں کو روشن کرنے رکھنا

# حدیثِ حلیں

ابن خالد

جامعِ کمالاتِ علمیہ و عملیہ حضرت مولانا محمد ناقع صاحب  
مدرس جامعہ محمدی شریف۔ عنبریں جنگ

الشاعر

مکہریکیں۔ ۵، بخشی سطہ سطہ۔ بیرونی موری گیٹ، لاہور

جله حقوق بحق مصنف محفوظ هيئ

(طبع ثالث)

|                         |                       |
|-------------------------|-----------------------|
| نام کتاب                | حدیث ثقیلین           |
| نام مصنف                | مولانا محمد نافع صاحب |
| ناشر                    | مکتبہ - ۵ بخششی شریعت |
| بیرونی مدرسی گپٹہ       | برکرودہ - لاہور       |
| طبع                     |                       |
| تعداد                   | ۱۱۰                   |
| سازمان اشاعت            | مکتبہ - لاہور         |
| تعداد                   |                       |
| سازمان اشاعت و طبع ثانی | جنوری ۱۹۸۳ء           |
| قیمت مجلہ               | ۳۹ روپے               |
| قیمت عام                | ۲۲۱ روپے              |



# ترتیب مصاہیں

| نمبر | عنوان                                      | مصنف                                       | صفحہ | نیشنل شار مصنف | نمبر                                    |
|------|--------------------------------------------|--------------------------------------------|------|----------------|-----------------------------------------|
| ۳۶   | حصہ اول                                    | نبیکار                                     | ۱۱   | لقدمہ          | ۱۔ دین اور شریعت کی اصطلاحات            |
| ۳۰   | دشمنی میں اسلام                            | دشمنی میں اسلام                            | ۱۱   |                | ۲۔ اسلام کی اصولی پروپریتی              |
| ۳۵   | روایت صحیفہ امام علی رضا                   | روایت صحیفہ امام علی رضا                   | ۱۲   |                | ۳۔ مسٹر پرویز کا مرکزی طلت              |
| ۳۸   | روایت طبقات ابن سعد                        | روایت طبقات ابن سعد                        | ۱۳   |                | ۴۔ مسٹر پرویز کے باہم حدیث کامقاں       |
| ۳۹   | عطیہ عومنی سنی کتب جال میں                 | عطیہ عومنی سنی کتب جال میں                 | ۱۳   |                | ۵۔ مرکزی طلت کی بجائے مرکزی امامت       |
| ۵۴   | عطیہ شیعہ کتب رجال میں                     | عطیہ شیعہ کتب رجال میں                     | ۱۳   |                | فتنہ انکار حجتیت رسول                   |
| ۵۲   | روایت مصنف ابن ابی شیبہ                    | روایت مصنف ابن ابی شیبہ                    | ۱۵   |                | ۶۔ حجتیت سنگیر کا قرآنی نظریہ           |
| ۵۳   | شریک بن عبد اللہ پر کلام                   | شریک بن عبد اللہ پر کلام                   | ۱۴   |                | ۷۔ مرتبہ امامت مرتبہ تیوت کی نظر        |
| ۵۳   | روایت مسند الحنفی بن راہیہ                 | روایت مسند الحنفی بن راہیہ                 | ۱۸   |                | ۸۔ اقرار امامت ششم بنور کے منافی        |
| ۵۴   | مسند احمد کی آٹھ روایات                    | مسند احمد کی آٹھ روایات                    | ۱۹   |                | ۹۔ قطبی عقاید کیلئے قطبی دلائل کی متفقہ |
| ۴۱   | روایت مسند عبد بن حمید                     | روایت مسند عبد بن حمید                     | ۲۰   |                | ۱۰۔ قرآن میں یادہ اماموں کی نصیحتیں     |
| ۴۲   | بیہقی بن عبد الحمید راوی                   | بیہقی بن عبد الحمید راوی                   | ۲۲   |                | ۱۱۔ روایت حفت کائنت حکیم                |
| ۴۳   | روایت سنت دارمی                            | روایت سنت دارمی                            | ۲۳   |                | ۱۲۔ امامی حضرات کی حدیث تلقین           |
| ۴۳   | نوادرالاصول حکیم ترمذی کی روایات           | نوادرالاصول حکیم ترمذی کی روایات           | ۲۴   |                | ۱۳۔ الحسن کے باہم اپنیت کا مقام         |
| ۴۱   | زید بن حسن اتماطی                          | زید بن حسن اتماطی                          | ۲۵   |                | ۱۴۔ حضرت علام افغانی کی رائے گرامی      |
| ۴۲   | معروف بن خریوف کی                          | معروف بن خریوف کی                          | ۲۶   |                | ۱۵۔ تقریظ از حضرت اسدا ز شاہ حساب       |
| ۴۱   | نوادرالاصول کی بحث کا ضمیمہ                | نوادرالاصول کی بحث کا ضمیمہ                | ۲۶   |                | ۱۶۔ مولف کی ایک ضروری گزارش             |
| ۴۲   | مسلم کی تدوینی حقوق اہلیت کے احترام کا حکم | مسلم کی تدوینی حقوق اہلیت کے احترام کا حکم | ۲۷   |                | ۱۷۔ تعبید کلام                          |

| مکتباں                                    | مختصر معرفت                              | صفحتہ |
|-------------------------------------------|------------------------------------------|-------|
| ۵۶ - اسانید طبری ای ۲ عدد صفیر اوسط۔ کبیر | روایت ششم کے متعلق مذکوری امور میں       | ۳۵    |
| ۱۲۰ - عباد ابن حیثوب امامی                | شعل شانی الہیت دعویٰ کے قرائیں ۷۷        | ۳۶    |
| ۱۲۱ - کثیر بن اسعین التوار                | ترمذی شریعت کی روایات                    | ۳۷    |
| ۱۲۳ - یونس بن ارقم                        | علی بن المذاہشی                          | ۳۸    |
| ۱۲۴ - پاروں بن سعد                        | محمد بن فضیل الشیعی                      | ۳۹    |
| ۱۳۲ - روایات متدرک حاکم عدد ۲۱            | مسنی زیار کی روایات                      | ۴۰    |
| ۱۳۳ - ابو بکر محمد بن اسحیں مجبوں الحال   | الحارث الاعور                            | ۴۱    |
| ۱۳۴ - جریر بن عبد الحمید الصبی            | اسانید امام نسائی ۷                      | ۴۲    |
| ۱۳۵ - عبدالملک الرقاشی                    | ابو معاویہ غائب شیعہ                     | ۴۳    |
| ۱۳۶ - خلف بن سالم محرزی                   | مولیٰ کے صنی اور حدیث لایت کی بحث        | ۴۴    |
| ۱۳۷ - استاد از مفسر شبی                   | روایت سندابی بعلی                        | ۴۵    |
| ۱۳۸ - بحث متدرک کا تتمہ                   | استاد طبری بحوالہ کنز الحال              | ۴۵    |
| ۱۳۹ - احمد بن الاجم کتاب                  | کثیر بن زید                              | ۴۶    |
| ۱۴۰ - استاد از حلیۃ الاولیاء لابن القیم   | روایت سندابی خواص بحوالہ طبقات           | ۴۷    |
| ۱۴۱ - استاد ابی بکر البهیقی               | روایت امام طحاوی                         | ۴۸    |
| ۱۴۲ - مذکورہ اخلب خازرم                   | استاد ابی القاسم بن خویی بحوالہ طبقات ۱۵ | ۴۹    |
| ۱۴۳ - ایں عقہ کا ذکر خیر قابل دید         | ابن عقدہ شیعی کے اسانید شہنگاہ ۱۱۱       | ۵۰    |
| ۱۴۴ - روایت و علیج بن احمد سجزی           | روایت دلیل بن کھیل                       | ۵۱    |
| ۱۴۵ - روایت ابی جایی                      | محمد بن سلمہ بن کھیل                     | ۵۲    |
| ۱۴۶ - روایت ابی المغفر استھانی            | روایت ابی جایی                           | ۵۳    |
| ۱۴۷ - روایت کتاب الفردوس للقدیمی          | روایت ابی بکر القطبی                     | ۵۴    |

| عنوان                                                | مختصر | مختصر | مختصر                                  |
|------------------------------------------------------|-------|-------|----------------------------------------|
| تسبیحات                                              | ۱۴۲   | ۱۴۳   | ۸۳ - اسناد مجعی استئنہ یعنی            |
| ۹۹ - شق ثانی "عمل عبادت ہیں اجنب المتسک نہیں         | ۱۴۵   | ۱۴۶   | ۸۵ - روایت العبد ری                    |
| ۱۰۰ - شق ثانی کو واجب المتسک کہنے کے شانع            | ۱۴۶   | ۱۴۷   | ۸۶ - روایت یعنی قاضی عیاض              |
| ۱۰۱ - اہل بیت کے معنی اور تسلیں                      | ۱۴۷   | ۱۴۸   | ۸۷ - روایت ابی محمد الحنفی             |
| حصہ دویم                                             | ۱۴۹   | ۱۵۰   | ۸۸ - اسناد اخطب خوارزم                 |
| ۱۰۲ - تشریحیات ستر                                   | ۱۴۲   | ۱۴۳   | ۸۹ - ایک نام کے مختلف بزرگوں کا اشتباہ |
| ۱۰۳ - کتاب و مستحب واجب المتسک ہونے کی قرآنی شبادتیں | ۱۴۳   | ۱۴۴   | ۹۰ - اسناد ابن حشک و بیوی الدین کشیر   |
| ۱۰۴ - ادؤلی الامر کے معنی کی تفصیل                   | ۱۴۴   | ۱۴۵   | ۹۱ - روایت ابی موسیٰ الصفاری           |
| ۱۰۵ - روایات باضافہ حوالہ جات                        | ۱۴۵   | ۱۴۶   | ۹۲ - روایت اسد الغابہ لابن اثیر        |
| ۱۰۶ - قرآن کے عمومی ماحظہ ہونے کی ۲۷ روایات          | ۱۴۶   | ۱۴۷   | ۹۳ - روایت الحنارہ للقیمار المقدسی     |
| ۱۰۷ - مذکورة ابن سبیط ابن الجوزی                     | ۱۴۷   | ۱۴۸   | ۹۴ - مذکورة ابن الجوزی                 |
| ۱۰۸ - تذکرہ سبیط ابن الجوزی                          | ۱۴۸   | ۱۴۹   | ۹۵ - تذکرہ سبیط ابن الجوزی             |
| ۱۰۹ - روایات از کفایۃ الطالب الہلبی                  | ۱۴۹   | ۱۵۰   | ۹۶ - مذکورہ سبیط ابن الجوزی            |
| ۱۱۰ - مسلم بن مقصود کی تائید                         | ۱۵۰   | ۱۵۱   | ۹۷ - مذکورہ سبیط ابن الجوزی            |
| ۱۱۱ - روایات سیم بن قیس، علائی                       | ۱۵۱   | ۱۵۲   | ۹۸ - مذکورہ سبیط ابن الجوزی            |



# فہرست کتب المراجع برائے تحریات حدائقین

۱- المروطا للدّام مالک (مالك بن اش، سنه ۱۴۹)

۲- مسند ابی داؤد الطیابی (مسنون ابن داؤد بن چارود الطیابی، سنه ۲۰۳)

۳- سیرت ابن یاشام (سیرت ابن یاشام، سنه ۲۱۸)

۴- طبقات ابن سعد ابو عبد اللہ محمد ابن سعد ابن منيع الہاشمی، (طبقات ابن ابی شیعیه (ابو یکبر عبد اللہ ابن محمد بن ابراهیم بن عثمان بن ابی شیعیه الکوفی)، سنه ۲۲۵)

۵- المصنف لابن ابی شیعیه (ابو یکبر عبد اللہ ابن محمد بن ابراهیم بن عثمان بن ابی شیعیه الکوفی)، (المصنف لابن ابی شیعیه (ابو یکبر عبد اللہ ابن محمد بن ابراهیم بن عثمان بن ابی شیعیه الکوفی)، سنه ۲۲۵)

۶- مسند احمد بن مسیل الشیبانی (مسند احمد بن مسیل الشیبانی، سنه ۲۲۶)

۷- مسند عبدالجعفر حمید (مسند عبدالجعفر حمید، سنه ۲۲۷)

۸- السنن دار مرجی (ابو محمد عبد اللہ بن عبد الرحمن الشیبی، سنه ۲۲۹)

۹- نوادر الاصول لابن حکیم ترمذی (ابو عبد اللہ محمد بن علی بن حسین بن بشیر بن المؤذن المحقق بحکیم ترمذی)، (نوادر الاصول لابن حکیم ترمذی (ابو عبد اللہ محمد بن علی بن حسین بن بشیر بن المؤذن المحقق بحکیم ترمذی)، سنه ۲۳۵)

۱۰- تاریخ کثیر للدّام بخاری (محمد بن ابی حیان البخاری)، (تاریخ کثیر للدّام بخاری (محمد بن ابی حیان البخاری)، سنه ۲۴۶)

۱۱- تاریخ صنیع للدّام بخاری (محمد بن ابی حیان البخاری)، (تاریخ صنیع للدّام بخاری (محمد بن ابی حیان البخاری)، سنه ۲۴۷)

۱۲- مسیح مسلم (مسلم بن حجاج القشیری)، (مسیح مسلم (مسلم بن حجاج القشیری)، سنه ۲۶۱)

۱۳- السنن باک ماچیز (ابو عبد اللہ محمد بن زیرید)، (السنن باک ماچیز (ابو عبد اللہ محمد بن زیرید)، سنه ۲۶۳)

۱۴- جامی ترمذی (ابو عیسیٰ محمد ابن عیسیٰ ترمذی)، (جامع ترمذی (ابو عیسیٰ محمد ابن عیسیٰ ترمذی)، سنه ۲۶۵)

۱۵- السنن ابی داؤد (مسنون ابن ابی شعث بختیانی)، (السنن ابی داؤد (مسنون ابن ابی شعث بختیانی)، سنه ۲۶۵)

۱۶- مسند بزار (ابو یکبر احمد ابن عثروان عبد المانع البزار)، (مسند بزار (ابو یکبر احمد ابن عثروان عبد المانع البزار)، سنه ۲۹۲)

۱۷- کتاب الفضخار والمرشد کین للنسائی (ابو عبد الرحمن احمد بن شیب نسائی)، (کتاب الفضخار والمرشد کین للنسائی (ابو عبد الرحمن احمد بن شیب نسائی)، سنه ۳۰۳)

۱۸- السنن نسائی (ابو عبد الرحمن احمد بن شیب نسائی)، (السنن نسائی (ابو عبد الرحمن احمد بن شیب نسائی)، سنه ۳۰۳)

۱۹- المختاق للنسائی (ابو عبد الرحمن احمد بن شیب نسائی)، (المختاق للنسائی (ابو عبد الرحمن احمد بن شیب نسائی)، سنه ۳۰۳)

۲۰- مسند ابی سلیل (احمد ابن علی بن المشری الشیبی الموصی)، (مسند ابی سلیل (احمد ابن علی بن المشری الشیبی الموصی)، سنه ۳۰۴)

٢

٤١. التاریخ لابن جریر الطبری ابو حیفہ محمد بن جریر الطبری  
 ٤٢. مندابی عوانته بیقرب ابن الحنفی بن ابراہیم الاسفاری بحوالی الطیقات الاتوار  
 ٤٣. مشکل الآثار امام طحاوی ابو حیفہ راحمہ بن محمد بن سلامہ  
 ٤٤. کتاب الجرج والتدیل للرازی ابو محمد عبد الرحمن بن ابی حاتم الرازی  
 ٤٥. روایات ابن عقده ابو الحیاں احمد بن محمد بن سید لکوفی المعروف ابن عقده بحوالی عقدهات الاتوار  
 ٤٦. الحجع لابن حبان ابو حاتم محمد بن حبان بن احمد البستی  
 ٤٧. کتاب الجرجیین لابن حبان ابو حاتم محمد بن حبان بن احمد البستی  
 ٤٨. معاجم صیر - او سط - کبیر للطبرانی ابو القاسم سیمان بن احمد بن ابو بکر الطبرانی  
 ٤٩. احکام القرآن لابی بکر الجھانسی ابو بکر احمد بن علی الرازی  
 ٥٠. استسن الدارقطنی ابو الحسن علی بن عمر الدارقطنی  
 ٥١. المستدرک للحاکم نیشاپور ابو عیید العدد محمد بن عبد اللہ نیشاپوری  
 ٥٢. حلیۃ الاولیاء ابو نعیم احمد بن عبد اللہ بن احمد الاصفہانی  
 ٥٣. اخبار صفیان لابی نعیم اصفہانی ابو شمس احمد بن عبد اللہ بن احمد الاصفہانی  
 ٥٤. الاحکام فی اصول الاحکام لابن حزم الامام ابی محمد علی بن حزم الاندلسی الظاهری  
 ٥٥. استسن الکبریّ للبغیقی ابو بکر احمد بن حسین بن علی البغیقی  
 ٥٦. بخیر علی التمہید لابن عبد البراندی  
 ٥٧. جامیں بیان اعلم و فضلہ از ابن عبد البراندی  
 ٥٨. حکایت التمهید لذاف المؤٹطاء محت المعاون والاسانید لابن عبد البراندی  
 ٥٩. تاریخ بغداد ابو بکر احمد بن علی المعروف خطیب بغدادی  
 ٦٠. کتاب الفقیہ والمتقدّمه للخطیب بغدادی  
 ٦١. معالم التنزیل للبغیقی الحسین بن سعید ابو محمد مجیعی السنّۃ بغیقی  
 ٦٢. الشخناء فی حصرُ المُسْطَعْتَ ابوقضی عیاض ابن موسی المالکی  
 ٦٣. تاریخ ابن عساکر ابو القاسم علی ابن الحسن بن حبیبة الله

٤٣ تفسير كبر، لفخر الدين رازى  
 ٤٤ رجال القرنين از ابو شامه المقدسى  
 ٤٥ المذاق والذائق بضم صدى هجرى  
 ٤٦ المهايات في غريب الحديث لابن اثير جزرى  
 ٤٧ اذاعرة الدين ابو الحسن علي ابن محمد بن عبد الکيم المعروف ابن اثير جزرى  
 ٤٨ اسد الناشر في معرفة الصالحة لابن اثير جزرى  
 ٤٩ كتاب الخاتمة للصيام المقدسى  
 ٥٠ صنف الدين ابى عبد الله محمد ابى عبد الواحد سعدى المقدسى  
 ٥١ تذكرة المؤام سبط ابن الجوزى  
 ٥٢ ابو المظفر يوسف بن فراطل المعروف سبط ابن الجوزى  
 ٥٣ كتاب الطالب للشيخ ابى عبد الله محمد بن يوسف كجى  
 ٥٤ المرغيب والترهيب ذكى الدين المنذرى  
 ٥٥ تاریخ زین علکان  
 ٥٦ منياج المستلة لابن تمسیس (احمد بن عبد الجامع الحمواني الدمشقى الجمنى)  
 ٥٧ ميزان الاعوال للذهبي (ابو العباس شمس الدين الذهبي)  
 ٥٨ البداية والنهایة لابن کثیر (ابو الفزان عاد الدين الدمشقى)  
 ٥٩ مجمع الزوائد (قرآن الدين علي بن ابي بكر الہبی)  
 ٦٠ رسائل المیزان لابن حجر عسقلانی (ابو الفضل احمد بن علي عسقلانی)  
 ٦١ تصریب المتهذب لابن حجر عسقلانی  
 ٦٢ تہذیب المتهذب لابن حجر عسقلانی  
 ٦٣ الصوائع المحرقة لابن حجر عسقلانی  
 ٦٤ کنز العمال للشيخ علي مستحب ہندی  
 ٦٥ توازن الموضوعات لطاهر افغانی والہندی (محمد الطاہر بن علی الہندی افغانی)  
 ٦٦ فواید الصافی من قب ابی بیت البشی الحنوار اول الشی عشر

از شیخ موسی بن حسن بن موسی الشبلینی - قرن الثالث عشر

٤٣ جامع صغير للسيوطی - متوافق ١٠٣٨ هـ پیش فیض القدير لعبدالرؤوف المنادی المصری ١٠٣٣ هـ  
 ٤٤ المصنوع في احادیث المرضوع از طالعی قاری ١٠١٣ هـ  
 ٤٥ شرح مسلم البیوت از سولانا بجزر العلوم عبد العلی ١٢٢٥ هـ  
 ٤٦ بستان الحدیث از شاه عبدالعزیز دہلوی ١٢٣٩ هـ  
 ٤٧ تحفه اثنا عشریه از شاه عبدالعزیز دہلوی ١٢٣٩ هـ  
 ٤٨ فوائد الجمیع فی احادیث الموضعۃ الشوکانی "محمد بن علی الشوکانی" ١٢٥٥ هـ  
 ٤٩ تفسیر روح المعانی از سید محمد کاظمی ١٢٦٥ هـ

## فهرست کتب شیعیه استفاده نموده برای کتاب حدیث تقدیم

- ١ کتاب سید ابن قیم البلاطی (حضرت علی کے شاگردوں میں سے ہے) اول ھدی  
صیفیہ امام علی رضا ٢٠٣ هـ
- ٢ تفسیر قمی (ابی الحسن علی ابن ابراہیم بن باشمش القمی) ٢٠٤ هـ
- ٣ اصول کافی از محمد بن یعقوب حلینی رازی ٢٢٩ هـ
- ٤ نهج البلاغہ (اشیح سید شریف الرضی ابی الحسن محمد بن ابی احمد الحسین) ٣٠٣ هـ
- ٥ رجال کشی از ابو عمر محمد بن علی بن عبدالعزیز الشی ٤٠٠ هـ
- ٦ احتجاج طبری (شیخ احمد بن علی بن ابی طالب طبری) ٤٥٤ هـ
- ٧ تفسیر مجعع البیان (از اشیح ابی علی افضل بن الحسن الطبری) ٤٥٥ هـ
- ٨ مناقب الخطب خوارزم ٤٥٤١-٤٥٦٨ هـ
- ٩ کشف الغمة فی مکجفۃ الاشعت (از علی بن عسیٰ اردبیلی) سن آنیک ٤٦٧ هـ
- ١٠ جامع الرواۃ (از محمد بن علی اردبیلی) سن تالیف - ریبع الاول ١١٠٢ هـ
- ١١ رجال تفرشی (از اقا میر مصطفیٰ تفرشی) سن تایف ١١١٥ هـ
- ١٢ تفسیر الصافی از محمد بن المرتضی الحسن الملقب بالغیض کاشانی - قرن حاجی عشر

١٣- مهتمي المقال في اصحاب الرجال از محمد بن سليمان ابو علی فی قرن ثانی عشر  
 ١٤- ملخص المقال في تحقیق احوال الرجال از ابراهیم بن امین بن علی بن الحفاظ الدنیسی - بن تالیف ١٢٤٤  
 ١٥- روضات الجنات فی احوال العلماء و اسادات - از میرزا محمد باقر موسوی خوانساری - بن تالیف ١٢٥٦  
 ١٦- سیاریح المؤودة للشيخ سیمان قندوزی طبع بیرودت - بن تالیف ١٢٩١  
 ١٧- تخته الاحباب فی نوادر آثار الصحاب للشيخ عباس قمی ١٢٥٩  
 ١٨- رجال ماقانی تتفق المقال از شیخ عبدالله مامقانی - صدی سیزدهم  
 ١٩- عقات الانوار از میر حامد شیخی کاصنی صدی سیزدهم  
 ٢٠- کتاب فلک النجاة از مولوی علی محمد شیعی حکیم امیر دین شیعی جهگنوی - صدی چهاردهم  
 ٢١-

Www.Ahlehaq.Com

# تفہمہ

از حضرت مولانا خالد محمود صاحب بیان کوئی تیری مجدد  
 کلمہ اسلام، لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ میں پڑھا جزو لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ہمارے  
 دین کا بیان اور دوسرا جزو سچت تعلق اللہ ہماری شریعت کا عقوان ہے۔  
 انبیاء آپس میں علاقی بجا یتوں کی طرح ہیں، جن کی بنیاد ایک ہوتی ہے مگر مایں  
 مختلف اسی طرح انبیاء کے رام کا دین بھی ہمیشہ سے ایک رہا ہے:

أَوْلَئِكَ الْبَيِّنَاتُ هَدَى اللَّهُ فِيهَا أَهْمَدَ أَهْمَدَ الْجَادِلُونَ  
 مگر شریعتیں مختلف دو روں میں برلئی رہی ہیں۔ آخری شریعت جناب حضور اکرم،  
 صلی اللہ علیہ وسلم کی ہے۔ حضور فرماتے ہیں:-

الْأَكْبَارُ أَحْوَاجُ الْعَالَمِ أَهَانُهُ شَكٌ وَجِنْحُنُهُ وَلَحْدُهُ لَهُ

بال بعض اوقات دین کا لفظ زیادہ و کمیع معنوں میں بھی آتا ہے اور دین اور  
 شریعت دونوں کو شامل ہوتا ہے: الْيَوْمَ أَخْلَقْتُ لَكُمْ جِنْحُنَکُمْ میں یہی اطلاق مراد  
 کلمہ اسلام کی یہی قدر داری ہم پر اَطْبَعْنَا اللَّهَ وَأَطْبَعْنَا الرَّسُولَ کی  
 سورت میں عایدہ ہوتی ہے اور اس حقیقت سے کوئی متبصر انکار نہیں کر سکتا  
 کہ اب اسلام سے مراد اللہ تعالیٰ اور حضور اکرم کی تعلیمات ہی ہیں۔ آنحضرت  
 نے اپنے سفر آخرت سے پہلے اسی حصول کی تو شیق فرمائی:  
 تَرَكْتُ فِينَكُمْ أَهْمَرَتِينَ لَنْ تَصْنَلُوا مَا تَسْكَنُونَ مِمَّا كَانَ اللَّهُ يَسْتَغْنَى  
 پیشہ ہے

(ترجمہ)، میں تم میں دو پیزیں چھوڑ سجا رہا ہوں، جب تک تم ان کا سہارا یہ  
 رہو گے، ہرگز مگر اس نہ ہو گے۔ (۱) اللہ کی کتاب (۲) اس کے تبیہ کی سنت

اسلام کی یہ اصولی پدراست منکر کن حدیث پر بہت گرال تھی۔ انہوں نے آس کے پہلے جزو کا تو اقرار کیا لیکن دوسرا سے جزو میں ترمیم کردی اور اس کی بجائے مرکز طلت کی ایک نئی اصطلاح تجویز کی جہاں کے خیال میں اسلام مکا سچشمہ یہ دو چینیں ہیں :-

## ۲- مرکز طلت

۱- قرآن

مشترپرویز لکھتے ہیں :-

” بعض حفاظات میں اللہ اور رسول کے الفاظ کی بجائے قرآن اور رسول کے الفاظ بھی آئتے ہیں جن کا معنیوم بھی وہی ہے لیکن مرکز طلت جو قرآنی احکام کو نافذ کرے ” ۔

ان لوگوں کا خیال ہے کہ حضور اکرمؐ بھی اپنے وقت میں مرکز طلت تھے۔ ان کے نزدیک احادیث اس دور کی تاریخ ہیں کہ حضور اکرمؐ کے زمانے میں قرآنی پدراستگیں صورت میں مشتمل ہوتی۔ ان کے باال یہ صرف اس دور کی شریعت تھی حضورؐ کے بعد یہ حق بدل کے مرکز طلت کو حاصل ہے کہ وہ قرآنی خطوط پر نئے ہم سے سے جزئیات مرتب کر سکے یہ نئی جزئیات اپنے دور کی شریعت کھلا میں گی۔ ہر دور کا مرکز طلت اپنے اپنے وقت کی شریعت ط کرے گا۔ ابتدی پدراست صرف قرآن اور مرکز طلت ہیں جو ہر دور میں موجود رہیں گے۔ ان میں سے لوگوں کے نزدیک اس جہاں سے انتقال کرنے والی کوئی شخصیت لوگوں پر خدا کی محبت نہیں ہو سکتی۔

مشترپرویز لکھتے ہیں :-

” اگر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی معینین فرمودہ جزئیات کو قرآنی جزئیات کی طرح قیامت تک واجب الاتباع (یعنی ناقابل تغیر و تبدل رہنا) تھا تو قرآن نے ان جزئیات کو خود تیکیوں نہ معین کر دیا؟ یہ سب

جز نیات ایک بھی جگہ مذکور اور محفوظ ہو جائیں ..... اگر خدا کا منشار  
یہ نہ ہوتا کہ زکوٰۃ کی شرح قیامت کے لئے اڑھائی فیصدی ہوئی  
چاہئے تو وہ اسے قرآن میں خود نہ بیان کر دیتا۔ ۷

” روایات اس عبید مبارک کی تاریخ نہیں کہ رسول اللہ والذین  
معہ نے اپنے عہد میں قرآنی اصول کو کس طرح منتقل فرمایا تھا۔ یہ اس عبید  
مبارک کی شریعت ہے ..... یعنی ہر فرج صحیح قرآنی خطوط پر قائم شدہ مرکز  
ملت اور اس کی مجلس شوریٰ کا ہے کہ وہ قرآنی اصول کی روشنی میں ہر فرج  
اُن جز نیات کو مرتب و مدون کر سکے جن کی قرآن نے کوئی تصریح نہیں کی۔  
پھر یہ جز نیات ہر زمانے میں ضرورت پڑنے پر تبدیل کی جاسکتی ہیں، ۸

یہی اپنے زمانے کے لئے شرعاً ہیں ۹

یہ الحادی نظریہ نیا نہیں۔ اس کی داغ میں اسی وقت پڑ گئی تھی جب حدیث ثقیدین  
کتابت اللہ و شیعیت کے مقابلہ میں کتابت اللہ و حجتتی کے الفاظ پیش کر کے سنت  
کو رستے سے ہٹایا گیا تھا۔ مشرپ و زیر کتے ہیں کہ پیغمبر کی وفات کے بعد یہ حجتت  
مرکز ملت کی طرف منتقل ہو جاتی ہے۔

جیکھ موسیٰ امامت کی ضرورت پر بحث کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

ات الماخظ للشرع ليس هو الكتاب بعدم احاطته بجميع الاحكام  
التفصيلية وإنما السنة بذلك اليفنا۔

اور وہ لوگ یہ کہتے تھے کہ پیغمبر کی وفات کے بعد یہ حجتت مرکز امامت کی طرف  
 منتقل ہے۔ ان کے باہم چیزیں بدراست ہی دوام رہتے ۔ ۱۰ کتاب اللہ ۱۲ صفحہ عترت۔  
معلوم ہوتا ہے کہ حجتت رسولؐ کے انتکار کا یہ الحادی نظریہ مشرپ و زیر کی  
کوئی اپنی پرواہ نہیں بلکہ اس میں انہوں نے ان امامی حضرات کی پرواری کی ہے جو

رسول اللہؐ کی دفات کے بعد خدا کی حجت مرکز امامت کی طرف منتقل کرتے ہیں۔  
دونوں طبقوں میں فرق یہ ہے کہ مسٹر پرور مركب ملت کو پوری قوم سے منتخب کرتے ہیں۔  
لیکن امامی حضرات اسے ایک میں سے ایک کی شکل میں عترت رسولؐ میں نصیر صحیح  
ہیں۔ لیکن اس بات پر دونوں کا تفاق ہے کہ پیغمبر کی ذات اپنی دفات کے بعد خدا  
کے بندوں پر خدا کی حجت نہیں رہتی۔

حضرت امام جعفر صادقؑ کے اصحاب میں منصور بن حازم ایک مشور راوی گز رے ہیں  
وہ اپنے عطا یہ کی تبلیغ کا یہ واقعہ حضرت امام کی خدمت میں پیش کر کے ان سے دعا  
لیتے ہیں :-

میں نے لوگوں کو کہا، کیا تم جانتے ہو کہ :  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم لوگوں پر خدا کی  
طرف سے حجت تھے۔ اخنوں نے کہا،  
یکوں نہیں! میں نے کہا کہ جب حضور اقبال  
فرما گئے تو پھر خدا کی محفوظ پر خدا کی حجت  
کون ہو گا۔ اخنوں نے کہا قرآن! میں نے  
قرآن میں غور کیا تو کیا دیکھتا ہوں کہ اسی کو  
لئے مرجبہ قدر یہ اور زندیق جو ایمان بھی  
میں رکھتے ہو گا اور ہوئے میں اور لوگوں پر اپنے  
حجکڑے سے غالباً رہے ہیں۔ اس سے  
میں نے جانا کہ قرآن بھی حجت نہیں ہو سکتا۔  
جب تک کہ اس کے ساتھ قیمت نہ ہو۔ وہ  
جو قرآن کے بارے میں کہے ہو گا...  
میں گواہی دیتا ہوں کہ قیمت بالقرآن حضرت  
علیؑ تھے اور ان کی اطاعت فرض تھی اور

قلتُ للناسِ تعلمُتُ انتَ رسولَ اللَّهِ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ هُوَ الْحَجَّةُ  
مِنَ اللَّهِ عَلَى خَلْقِهِ قَالُوا بَلِيَ قَدْلُ  
خَيْرٍ مَعْنَى رِسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
وَسَلَّمَ كَانَ الْحَجَّةُ عَلَى خَلْقِهِ -

فَقَالُوا الْقُرْآنُ - فَنَظَرْتُ فِي الْقُرْآنِ  
فَإِذَا هُوَ يَخْاصِمُ بِهِ الْمُرْجِئِ وَالْعَدْرِيِ  
وَالْقَنْدِيلِيَّةِ الْمُنْدَعِ لِأَوْمَنْتُ حَتَّى يُعْلَبَ  
الرَّجَالُ بِخَصْمَتِهِ فَعْرَفْتُ انَّ الْقُرْآنَ  
لَا يَكُونُ بَجْهَ الْأَبْقَيِّ فَنَامَتِ الْأَيْمَنُ  
مِنْ شَيْئِيَ كَانَ حَقَّاً ..... فَاسْهَدَ اَنْ  
عَلَيْهِ عَلِيَّهِ الْمَلَامُ كَانَ قِيمَةُ الْقُرْآنِ فِي  
كَانَتْ طَاعَتُهُ مُفْتَرَضَةً وَكَانَ الْحَجَّةُ  
عَلَى النَّاسِ بِقَدْرِ رِسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ  
عَلَيْهِ وَسَلَّمَ (اصول کافی۔ جلد ۱۔ ص ۱۶)

وگوں پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے بعد انہی کی ذات خدا کی جدت تھی۔  
حضرت علی المرتضیؑ بھی اپنے دو تکمیلی جدت تھے۔ ان کے بعد یہ جیتیت باری  
باری اگلے مرکز امامت میں منتقل ہوتی رہی۔ حضرت امام علی نقیؑ نے اپنے دور میں  
فشنٹا یا ڈے۔

زمین جدت خداوندی سے کبھی خالی  
ات الارض لا يخلو من سجدة انا  
شیں ہوتی۔ اس وقت خدا کی  
دَائِنَهُ ذَكْرُ الْحَسَنَةِ۔  
امول کافی ص ۹۶، طہران  
جنت خدا کی قسم میں ہوں۔

میں اس وقت اس سے بحث نہیں کہ ان حضرات کے پاس اپنے اس عقیدہ کی تائید  
میں کیا دلیل ہے۔ ہم صرف یہ کہہ رہے ہیں کہ جس طرح ہم قیامت تک کے انسانوں کے  
لئے حضور اکرمؐ کی ذاتِ گرامی کو ہی جدت اور سند بخشتے ہیں۔ یہ امامی حضرات، حضورؐ  
کے بعد یہ جیتیت مرکز امامت میں منتقل کرتے ہیں۔ مسٹر پر دیز مرکز امامت کی بجائے  
مرکز ملت تحریز کرتے ہیں۔ قرآن کے ساتھ دوسری جنت خداوندی مرکز ملت ہر یا  
مرکز امامت، یہ ان دو طبقوں کا باہمی اختلاف ہے۔ ہم جہود اہل اسلام اپنے اور  
خدا کے ماہین حضور اکرمؐ کی ذات کو اب بھی جنت بخشتے ہیں اور ہم یقین رکھتے ہیں  
کہ آخرت کی عدالت کا فیصلہ کتابِ اللہ و شیخی پر ہی موقوف ہے۔ اس کا معیار  
نہ کتاب اللہ + مرکز ملت ہیں اور نہ کتاب اللہ + مرکز امامت۔ ہمارا ہمیشہ تک  
کے لئے مل لاءَ اللَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ حَمْدُ اللَّهِ حَمْدُ رَسُولِ اللَّهِ ہے۔ نہ ہم جزو ثانی کو محض ڈاک، سانی  
تک محدود کرتے ہیں اور نہ اس کی جیت ختم کر کے، یہ عمدہ کمی اور مرکز امامت کے  
پسند کرتے ہیں۔ قرآن پاک حضور اکرمؐ کی ذاتِ گرامی کو ہی آخرت کے حاب فتا  
کے لئے بطور جنت پیش کرتا ہے: لے اہل کتاب، بیشک ہمارے

لے اہل الکتب، قدر جائے کئٹے  
رسول تمہارے پاس ایسے وقت  
میں کہ رسولوں کا سلسلہ مدت سے  
رکھتا، آئی پنجھیں میں۔ صاف ص ۳

بَشِّيرٌ وَ لَا نَذِيرٌ فَقَدْ جَاءَكُمْ بِوْقَتِ حِسابٍ  
بَشِّيرٌ وَ تَنَزِّيلٌ فِي هَذِهِ الْأَيَّامِ

(پت - المائة) بُشَّارَتْ دِينَتْ وَالا اور ڈلَتْ والا

نہیں آیا اب تو تمہارے پاس بیشرونڈیر آگئے ہیں۔

اس آیت کا حامل یہ ہے کہ اب تمہارے عذر کی کوئی گنجائش نہیں رہی۔

اب تمہارے حساب کے لئے محنت قائم ہو چکی ہے اور وہ محنت اس بیشرونڈیر کی  
واستے، جو تمہیں جزا کی برش رہیں دے رہا ہے اور سزا سے بھی ڈرا رہا ہے۔

یہاں یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ یہ ا تمام محنت صرف حضور کے زمانے کے لوگوں  
تک کے نہ ہے اور بعد میں کوئی اور عمدہ امامت محنت خداوندی ہو گا یا حضور اکرم  
صلح کی ذات گرامی ہی ان تمام لوگوں کے لئے محنت رہے گی جن تک یہ قرآن پہنچے

قرآن سے پتہ چلتا ہے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم اس شخص کے لئے بیشرونڈیر یہی جسے بھی یہ قرآن پہنچے  
اور آپ کی یہ محنت قیامت تک کے لئے قائم ہے۔ تعلیم اوحی الی هذہ القرآن لادندر کم  
یہ دمن بلغ (آپ اعلان کر دیجئے کہ یہ قرآن میری طرف اس لئے وحی کیا گیا ہے کہ  
تمہیں اور ہر اس شخص کو جسے یہ قرآن پہنچے، آخرت کے غذا ب سنے ڈراؤں  
یہاں کھے میں حضور کے زمانے کے لوگ اور من بلغ میں قیامت تک

آئے والے قام لوگ مراد ہیں۔

ان آیات قرآنی کی روشنی میں ہر وہ روایت جو قرآن کے ساتھ دوسرا  
درجہ ذات رسالت کی بجا تھے کسی اور مرکز امامت کو بخوبی کرے یقیناً محل  
کلام ہو گی اور اس روایت کے اسناد محتاج تحقیق ہوں گے جو کتاب اللہ کے  
ساتھ عترت کو واجب التسلیک اور ثقلِ ثانی قرار دے۔

ممکن ہے بعض حضرات کہیں کہ یہ مرتبہ امامت نبوت کے قائم مقام نہیں  
محض منصب خلافت کے طور پر ہے مگر یہ بات صحیح نہیں۔ امامی حضرات اسے

محض۔ ایک انتظامی منصب نہیں، ایک آسمانی عمدہ بھتھتے ہیں۔ ان کے ہاں یہ مرتبہ  
بیوت کی نظر چلے ہے صرف خلافت کا بدل نہیں۔ ان کے نزدیک جس طرح پیغمبر ماموریت  
میتوڑت ل الخلق مفترض الطاعة اور معصوم ہوتے ہیں، اسی طرح امام مجیدی یہی صفات رکھتے  
ہیں۔ ان کا اعتقاد یہ ہے کہ بنی کی طرح امام کو بھی خدا مقرر کرتا ہے اور اس کی  
شخصیت خدا کی طرف سے معین اور منصوص علیہ ہوتی ہے ۔

جمهور اہل اسلام یہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ حضور خاتم النبیین صلی اللہ علیہ وسلم  
کے بعد کوئی آسمانی عہدہ نہیں اور آپ کے بعد پیدا ہونے والا کوئی فرد مفترض الطاعة  
نہیں۔ خلافت ایک انتظامی منصب ہے کوئی دین برہم ماموریت نہیں۔ خلیفہ وہی ہے  
جو مہماں سلطنت اسلام شورائی طریق سے اختیار کرے۔ حضور اکرم ﷺ کے بعد کسی اور  
آسمانی پرائزیت کا نزول نہیں اور نہ اس کا انتشار ہے۔ آخرت مسلم نے قرآن کریم کی  
علی شاہراہ اپنی سنت سے قائم فرمادی۔ ہر روز نئے پیش آئنے والے مسائل قرآن اور  
حدیث کی تصویں میں ہی غیر منصوص انداز میں پڑتے ہوئے ہیں۔ ان کی دریافت فہرست  
کملانی ہے۔ یہ بات تہائیت پختہ اور حکم ہے کہ حضور کے بعد کوئی ایسا منصب نہیں جو

لہ علیاً قریبی لکھتے ہیں:- ”مرتبہ امامت نظری، مرتبہ بیوت و مثل آنست بلکہ چنانچہ بیوت  
رسالیت است از جایز خدا بوساطتِ ملکِ امامت نیز فی الحقيقة بیوت است ،  
بوساطتِ بنی ” حیات القلوب، جلد ۳، صفحہ ۸، مطبوعہ ایران ۔

”بالقدر درست فصل تجیین امام را کہ فی الحقيقة بیوت است بحسب مسند البتہ باختصار است

خواہ بود ” حیات القلوب ۳، صفحہ ۲۲ ۔

”منصبِ امامت نظری بیوت است زیرا کہ ہر دو ریاستے عام است برہم مکلفین و زین

امور دین و دنیا ” (حیات القلوب ۳، صفحہ ۲۲) ۔

لہ شرح تحریر میں ہے ذہبت الامامیۃ خاصہ ای ای امام ریجیٹ ای یہ کوئی

منصب صاحبیہ ۔ (شرح تحریر الحکیم الطویل، صفحہ ۲۲۹، مطبوع قم) ۔

مامور من اللہ اور مفترض الطاعۃ ہو۔ جس سو ایں اسلام اسی مصروف کو اپنا عقیدہ ختم نہوت  
قرار دیتے ہیں۔ امامی حضرات یہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ حضور اکرمؐ کے بعد ماموریت کا  
یہ درجہ نبوت کے نام سے تو نہیں مگر امامت کے نام سے ضروری تھی ہے۔ امام ہبھی خدا کی  
طرف سے مامور ہوتا ہے۔ یہیں تک نہیں، یہ حضرات ان الحمد کے لئے ایک باطنی وحی ہے  
بھی تجویز کرتے ہیں اور حلال و حرام کا مدار انہیں ہی تھہرا تے ہیں۔ محمد بن سلم کہتے ہیں کہ  
حضرت امام حضر صادقؑ نے فرمایا۔

الائشة علیهم السلام بمنزلة رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
کے، ہی وصیتے میں ہیں .....  
ادله علیہ وسلم لا انتم لیسا بالائیاء  
ولایحل لهم من النساء ما يحل للنبي  
فاما مآخذ ذلك فهم بمنزلة رسول  
الله۔ (اصحول کافی جلد ۲ صفحہ ۲۶۶)  
ازواج کے سوا وہ ہربات میں جناب رسالتا بکری درجے میں ہیں۔ لئے  
ملائمسن (المقتب ملاقیق)، منهاج المذاہ میں لکھتے ہیں:  
مکمل ما استلزمت فالمتباہ من الصفات۔ نبی کے لئے جو شرائط ہیں وہی

لئے حضرت صادقؑ، حضرت حسینؑ کے بارے میں فرماتے ہیں: انه امام موثق قبل الله تعالى  
ومفتون الطاعۃ على العباد (تمذیب الاحکام محدث بن حسین طرسی صفحہ ۳ - ایران)۔  
لئے مختلف الملکتہ و مهابت الروحی و تذیب الاحکام کتاب المزار صفحہ ۲۲)۔ حضرت شاہ ولی اللہ  
محمد شد بدیعؒ۔ حضورؐ کے بعد اس قسم کے اقرار امامت اور اس قبیم کی وجی باطنی کو اسلام کے عقیدہ  
ختم نبوت کے منافی لکھتے ہیں فرماتے ہیں: امام باصطلاح ایشان مفترض الطاعۃ منصور للخلاف است  
ووجی باطنی در حق امام تجویز می نہائی پس درحقیقت ختم نبوت رامکارانہ گو برباب اکھرست ملی قلعۃ علیہ وسلم  
را خاقم الانبیاءؐ می گفتہ یا شند۔ تہذیبات الہبیہ صفحہ ۲۲۵، شرح تجویز میں بھی تعالیٰ التوحی الدلہ اہم  
میں اللہ تعالیٰ کے الفاظ ملتے ہیں۔ وکیجھے صفحہ ۲۸۸ طبع قم۔ لئے اتنا الوقوف علی شرائی الحلال الجلوہ  
فاما المتبوع خلا۔ (اصحول کافی صفحہ ۲۹۵، ایران ۲ صفحہ ۲۹۳ کامضی)۔

مَنْهُو شَرْطُ فِي الْأَمَامِ مَا خَلَّا بِالنَّبِيِّ  
قَالَ الصَّادِقُ عَلَيْهِ السَّلَامُ كَلَّ مَا  
كَانَ لِرَسُولِ اللَّهِ قَلَّ نَمَثْلُهُ الْأَنْبَيْ  
دَالْزَفْرَاجِ - لَهُ  
سَوَاتَةَ نِبَوتٍ أَوْ تَعْدَادِ ازْوَاجٍ كَـ۔

جمسوں ایں اسلام کے نزدیک اس قسم کا تصور امامت، آنحضرت صلمع کی شابی ختم نبوت کے طبقاً خلاف ہے۔ ختم نبوت کا اغظی اقرار اور نبوت کی تمام صفات کا امام میں اثبات یہ ایسا الحادب ہے جس سے عقیدہ ختم نبوت پر بڑی ضرب لگتی ہے اور اس اقرار امامت کے بعد ختم نبوت تسلیم کرنے کا کوئی معنی نہیں رہتا۔

حضرت شاہ ولی اللہ محمد حنفۃ دہلویؒ فرماتے ہیں:-

أَوْقَالَ اَتِ الْبَنِيَّ خَانَةَ النَّبِيِّ وَلَكَنَّ  
يُعْنِي بِوْشَنْ يَرْبَكَ كَهْ حَنْفَرْ خَانَمَ لَبَّيْنَ  
مَعْنَى هَذَا الْكَلَامُ اَنَّهُ لَا يَجُوزُ اَنْ يُعْنِي  
يَعْكُلُ اَحَدٌ بِالنَّبِيِّ وَ اَمَّا مَعْنَى النَّبِيِّ  
وَهُوَ كَوْنُ اَلْاَنْسَاتِ مَبْعَدًا مِنَ اللَّهِ  
تَعَالَى إِلَى الْخَلْقِ مُفْتَرِضُ الطَّاعَاتِ ،  
مَعْصَوَّاً عَنِ الدَّنْعَبِ وَ مِنِ الْبَقَاءِ عَلَى  
مَفْرَضِ الطَّاعَةِ اَوْ مَرْصُومِ ہُوَ كَرْبَلَيْوُث  
الْحَطَاءِ هُنْمُونِ جَوْرِيَّ فِي الْاَمْمَةِ بِعَدَّةِ  
بَعْدَ اَمْمَةٍ مِنْ بَعْدِ مُوْجَدَيْنِ قَوَابِيَّشَنْ  
خَذْلَكَ هَذِهِ الرِّنَدِلِيَّتِ - لَهُ  
شَرْعَاعِ زَمِيلِيَّتِ قَرَارِ پَاتَے گَا۔

ہم یہاں یہ بحث نہیں کرنا چاہتے کہ اس عقیدہ امامت میں کون کون سی  
ضروریات دین ہمال ہو رہی ہیں۔ ہم یہاں صرف یہ کہنا چاہتے ہیں کہ ان حضرات

کا قصورِ امامت، جتنا اونچا خوش کن اور قطعی ہے کہ اس کے بغیر ان کے پان کوئی شخص مون قرار نہیں پاتا تو کیا ان کے پاس اپنے دعوے پر کوئی ایسی ہی روشن اور قطعی دلیل بھی موجود ہے؟ قرآن کریم میں کسی جگہ مخصوص اور قطعی صورت میں اس کی خبر طبقی ہے؟ جس انداز کا یقینی عقیدہ ہے۔ کیا اسی انداز کی قطعی دلیل بھی قرآن کریم میں موجود ہے؟ اور اگر قرآن کریم میں نہیں تو کیا کسی حدیث متواتر میں اس عقیدہ امامت کی تصریح طبقی ہے؟ قرآن کریم اور حدیث متواتر ہی وہ دو بنیادیں ہیں، جن پر عقاید کی بناء ہو سکتی ہے۔ اخبارِ احاداد گو کمیسی، ہی صحیح کیوں نہ ہو کسی قطعی عقیدے کے ثابتات کے لئے کافی نہیں:-

لا يَحْكُمُ أَنَّ الْمُعْتَبَرَ فِي الْعِقَادَاتِ هُوَ  
الْأَدْلَةُ الْيَقِينِيَّةُ وَالْأَدَبُ الْأَهَادُ  
لَا تَبْهَتُ إِنَّهَا تَكُونُ ظُنْنَةً لِمَ  
بُو جَائِئَنَّ تَوْبِيْهَتِ الْبَشَرَتِ رَبِّيْنَ كَيْ-

غناہ کے جلیل القدر فاضل ابراہیم بن موسی الشاطی، دلائل کی بحث میں لکھتے ہیں:-  
 فانْهَلَانَ حَانَتْ مِنْ أَخْبَارِ الْأَهَادِ  
 دلیل اگر خبر واحد سے ہو تو اس کا  
 فَعَدَهُ أَفَادَتْهَا الْقَطْعُ ظَاهِرًا وَانَّ  
 کسی قطعیت کا قائدہ نہ دے سکنا،  
 كَانَتْ مُتَوَاتِرًا فَاخَادَتْهَا الْقَطْعُ  
 خود ظاہر ہے اور اگر وہ خبر متواتر  
 مُوْقَدَّةٌ عَلَى مَقْدِّماتٍ - لَهُ  
 ہو تو اس کا قطعیت کا قائدہ دینا  
 پھر کسی مقدمات پر موقف نہیں، (یعنی اس دلیل کی اپنے دعاپر دلالت بھی ظنی نہ  
 ہوئی چاہئے)۔

ان حقایق سے واضح ہے کہ عقاید قطعی ثابت کرنے کے لئے ایسے دلائل کی  
 ضرورت ہے جو ثبوتی بھی متواتر ہوں (جیسے قرآن کریم اور حدیث متواتر، اور ان کی

اپنے معاشر پر دلالت بھی قطعی ہو۔ قطعی الشیوٰ اور قطعی الدلالت دلیل کے بغیر کسی تجھیسے کو قطعی نہیں کہا جاسکتا۔

اس اصول کے پیش نظر جب ہم اس عقیدہ امامت پر عورت کرتے ہیں تو جنابہ دعویٰ اونچا اور قطعی سانی دیتا ہے۔ اس کے مقابل ایک بھی قطعی الشیوٰ اور قطعی الدلالت دلیل نہیں ملتی۔ امامی حضرات دوسرے تو یہ کرتے ہیں کہ آخرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد ایک مستقل مامشوئیت اللہ اور مفترض الشیوٰ الطاعۃ منصب امامت کے نام سے باقی ہے اور حضرت علی مرضتی اور باقی گیارہ امام، نام بنا میں بھی اس منصب پر فائز ہیں۔ ان کی امامت خدا کی طرف سے قائم اور خدا کی مخلوق پر خدا کی محبت دائم ہے اور ان کی نام بنا مام امامت، اسی طرح قطعی اور ضروری ہے، جیسے خدا کی توحید، حسن و رُکن کی رسالت اور قیامت کے عقائد قطعی اور ضروری طور پر ثابت ہیں۔

ہم افتوس ہے کہ اس بلند باغک دعویٰ پر ان حضرات کے پاس ایک بھی قطعی دلیل موجود نہیں۔ قرآن پاک میں عترت رسولؐ کی فضیلت ثابت ہو تو بھی عترت کے کسی معین فرد پر یہ نص جعلی ہرگز نہیں چہ جائیکہ اس پر مخصوص عقیدہ امامت قائم ہو سکے۔ بھی وجہ ہے کہ امامی حضرات جب ان آیات پر آتے ہیں تو انہیں روایات ساختہ علم سے چارہ نہیں رہتا۔ اس صورت میں مدار استدلال دہ روایات ہوتی ہیں تاکہ قرآن کریم کی نص جعلی، قرآن کریم میں بازہ اماموں کی امامت پر نص جعلی تو درکار، حضرت علی مرضتی اور حضرت حسن و حسین کا نام تک مخصوص نہیں چہ جائیکہ ان کی مفترض الشیوٰ الطاعۃ امامت کا عقیدہ قرآن کے ذمہ لگایا جاسکے۔

امامی روایات میں ہے کہ یہی سوال حضرت جعفر صادقؑ سے کیا گیا تو اپنے فرزانہ کے شک حضرت علیؓ کا نام قرآن میں موجود نہیں اور پھر عقیدہ امامت کی نص کے طور پر حدیث من محدث عوالم کا فعلیت آموختہ ہے ایش کی۔ اس سے صاف پتہ چلتا ہے کہ بازہ اماموں کی امامت پر قرآن کریم میں کوئی نص مرتضی نہیں اور ظاہر ہے کہ اخبار احاداد سے قطعی عقاید تاثیت نہیں کئے جاسکتے۔ حضرت جعفر صادقؑ سے کہا گیا:-

إِنَّ النَّاسَ يَقُولُونَ فَمَا لَهُ مِنْ شَيْءٍ  
 عَلَيْهَا وَأَهْلَ بَيْتِهِ عَلَيْهِمُ التَّلَامُ  
 فِي كِتَابِ اللَّهِ عَزَّ ذِي جَلَّ فَقَالَ قَبْلَهُ  
 لَهُمْ أَنَّ رَسُولَكُمْ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَ  
 سَلَّمَ أَتَ مَرَأَتُهُ عَلَيْهِ الظَّلَامُ وَلَمْ يُسْتَهِمْ اللَّهُ  
 لَهُمْ ثَلَاثَةُ دَلَالَاتٌ دَلَالَةً احْتَاجَيْكُمْ رَسُولُ  
 اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ هُوَ الْبَصِيرُ  
 فَسَرَّذُكُمْ لَهُمْ ..... وَنَزَّلْتُ  
 أَطْبَعُوا اللَّهَ وَأَطْبَعُوا الرَّبُوتَ وَأَوْلَى  
 الْأَخْرَى مِنْكُمْ وَنَزَّلْتُ فِي عَلَقَ الْمِنَانِ  
 وَالْمُحْسَنِينَ، فَقَالَ فِي عَلَقَ مِنْ كُنْتُ  
 مَوْلَانًا فَضَلَّلْتُ مَوْلَانًا وَقَالَ أَوْصِنْكُمْ  
 بِجَاهِكَبَرِ اللَّهِ وَأَهْلَ بَيْتِهِ - لَهُ  
 كَمْ مِنْ قَمِّ مِنْ دُوَّبِزِينَ حَصْوَرَ جَلَّا هُوَ : -  
 كِتَابُ اللَّهِ أَدْرَأَ بَيْتَ - حَسْرَتْ حَنْدَادِ حَسِينَ كَمَا تَعْنَى فَرِمَادِيَا وَرَانَ كَمْ نَشَانَ دَهْيَ أَنِيسَ  
 أَيْكَ جَادِرَ كَمْ يَنْجِي كَرَكَ كَرْ فَرِمَادِيَا -

اس روایت کی رو سے یہ امر رعنی روشن کی طرح واضح ہے کہ قرآن کریم میں یادہ امامت کی نام بنا ماما ملت پر کوئی نہیں صریح موجود تھیں چہ چاندکے اس فرضی عقیدہ امامت کو، توحید، رسالت اور قیامت کے عقاید قطعیہ کے ہم پڑا ایک منوری عقیدہ قرار دیا جا سکے۔ اس مفترض الطاعة نام بنا ماما ملت کو قرآن کے ذمے لگانا علم دویانت کا خون کرتا ہے۔ اس میں شک شیں کہ صور اکرم کے ارشادات بھی عین شریعت میں، لیکن ان کا انحراف سے نآیت ہوتا، جب تک لفظی اور متوatzہ ہو، ان پر عحاید کی بینا دنبیں رکھی جا سکتی۔ باس ہمہ انتیں قرآن کی نفس جلی کہنا صحیح نہ ہوگا۔ ایسے فرسی قرآن کی بجائے نصوص حدیث

کہلائیں گی۔ اخبارِ احادیث ہونے کی صورت میں ان کا ثبوتِ ظنی ہو گا اور اگر وہ اپنے مدعای پر فرض صریح نہیں تو پھر اپنے دعوے پر ان کی دلالت بھی ظنی ہو گی۔ خاہر ہے کہ ظنی اثبات اور ظنی الدلالۃ روایات کے سہارے توحید و رسالت کے ہموزنِ قطعی عقائد شایستہ نہیں کہ جاسکتے۔

فرض نہانوں کی تعدادِ رکھات، آنحضرتؐ سے متواتر طور پر منقول ہے اور عدد اپنے معنی میں بھی کبھی دوسرا مفہوم کے تحلیل نہیں۔ سوال پیدا ہوتا ہے کہ یادہ اماموں کی نام بنا مفترض الطاعات امامت بھی کیا کبھی ایسی ہی متواتر الشہوت اور قطعی الدلالۃ روایات سے شایستہ ہے؟ حضرت جعفر صادقؑ نے امامی روایات کے مقابلہ اس کیلئے دو حدیثیں پیش فرمائی ہیں، حدیث ولایت اور حدیث شفیعین۔ اگر یہ دور روایات آنحضرتؐ سے شہتوً متواتر ہوں اور ان کی دلالت بھی اپنے مدعای پر قطعی اور صریح ہو تو جیکہ ایک مفترض الطاعات امامت حضرتؐ لیلی اور حضرت حسینؑ کے نام حدیث کی رو سے، منصور حوار پاتی ہے، بصورتِ دیگر عقیدہ امامت کا طیسم بالکل لوث جاتا ہے۔

علمائے امامیہ بھی اس ضرورت سے بے خبر نہ تھے۔ انہوں نے ان دونوں روایات کو متواتر الشہوت شایستہ کرنے کے لئے ایڈی چوپی کا زور لگایا۔ سب طرق جمع کئے۔ ہر اتصال و ارسال کا سمارا لیا۔ مگر جس مبتصرتے بھی ان کے جمع کردہ ذخیرے پر تحقیقی نظر کی اسے ہی کہنا پڑتا ہے

حرست ہے اس سافر بے بس کے حال پر  
جو محک کے رہ جاتے ہے منزل کے سامنے

حدیث ولایت میں کہتُ مولاً خعلیٰ مولا کے متواتر الشہوت ہونے کا طیسم تو مذوقوں سے لوث چکا تھا۔ یہ روایت طریق تواتر سے نقل ہوتا تو درکنار، خبر واحد کے طور پر بھی کبھی سندِ صحیح سے شایستہ نہ ہو سکی تھی مگر حدیث شفیعین کے بہتے اسناد ابھی تک محتاجِ تحقیق تھے۔ امامی علماء کو اپنے اس رطب ویابس ذخیرے پر بڑا ناز تھا میر حامیں حاشیہ صفحہ اہذا الحجی صفحہ پر لاحظہ فرمائیں۔

صاحب مجتبیہ لکھنور نے بحثات الانوار کی دوستقل جلدیں صرف اس حدیثِ عقاید کے لئے  
ہی لکھی ہیں۔ صاحبُ فلک النجات اس حدیث کے متعلق اتنا بلند بانگ دعویٰ  
کرتے ہیں :

حدیثِ متواتر، ملقتہ الامامة بالقبول ولو انکہ الجھول ..... دھوالی

ہرمدار المهام بحیث یادور علیہ رحمۃ اللہ العالیہ۔

پس ضروری ہوا کہ اس روایت کے بھی اسنادی اور استدلالی پہلوؤں پر گہری تحقیق  
نظر کی جائے۔ جب اس روایت پر تنقیدی نگاہ پڑتی ہے تو معلوم ہوتا ہے کہ اس  
باب میں ان حضرات کا دائن بالکل خالی ہے۔

بھاں تک حدیث ولایت کا قلقن ہے، اس کے متعلق یہاں یہ دو حوالے کافی ہیں۔

رسیں الحمدلین حافظ زیلیق متوفی ۶۶۲ حبسم اللہ بالجہر کی بحث میں لکھتے ہیں :

احادیث الجھر و ان کثیر رواياتها

لکھا کا لھاضعیفہ و کھون حدیث

کثیر روانۃ و قد ددت طرقہ و هو

حدیث ضعیف کا حدیث الطیرو

حیث الحاجع والمحجم و حدیث

مئن کنٹ مولاہ ضلیل مولاہ بلقد

لامزید کثیرۃ الطرق الضعیف۔

حاشیہ صفو گزشتہ : ۱۔ گواہ مارج ثابت ہوتا ہیں سنت عقاید کے خلاف نہیں کیونکہ اس صورت میں  
یہ روایت ضایل کے باب میں سے ہو گی ذکر اشاعت عقاید میں دلائی کے باب میں سے یہی وجہ ہے کہ  
اس ضعیفت روایت کو ہمارے علماء متعدد مقامات پر قلع کرتے چلے گئے۔ صرف یاں وجہ کو محض  
ضایل میں منفات کو بھی کسی درستے میں لے لیا جاتا ہے مگر جیسا کہ عقاید میں تسلیک کیا جائے  
گکہ تو ان کی حقیقت واضح کرنا ضروری ہو جاتا ہے۔

حدیث مَنْ كَنْتُ مُولَّاً فَعَلَّمْتُ  
مُولَّاً بلکہ بعض اوقات کرتے طرق بجا ہے  
اس کے کئ نقصان صرف کو پُردا کر دے، اس صرف کو اور اشکار کر دیتا ہے۔  
حافظ ابن تیمیہ لکھتے ہیں :

فَلَا يَصِحُّ مِنْ طَرِيقِ الشَّرْقِ  
يَهْ رِوَايَةً أَنَّهُ أَدْعَى مَعْبُرَ طَرِيقِ  
أَصْنَلًا۔ (منهاج السنّة جلد ۴ ص ۱۷)

یا تو رہی اس روایت کی اپنے دعوے پر دلالت؟ سو عملاء امامیہ کو خود اعتراف  
ہے کہ یہ دلالت قطعی نہیں، پس اسے دلالۃ بھی نفس صرخ نہیں کہہ سکتے۔

علامہ طبرسی لکھتے ہیں :

أَتَتْ حِجَّةَ اللَّهِ قَعْدِيَّاً لَا تَصْرِيَّاً  
صَنُورَتْ مَنْ كَنْتُ مُولَّاً  
بِعَوْلَهْ بَنْ وَصِيَّهْ مَنْ كَنْتُ مُولَّاً  
مِنْ حَزْرَتْ عَلَى هُوَ كَوَاصِرَيَا اِمَامَ شِيشْ  
فَعَلَّمْتُ مُولَّاً۔ فرمایا۔ مرشد اشارے سے جو بت  
کتاب الحجج ج ۱۳۔ بیک اشرف فرمایا ہے۔

شرح تحریر میں بھی اس روایت کی دلالات مختلف فیہ تسلیم کی گئی ہے:

اختلافنا فی دلالات علی الامامة (شرح تحریر ص ۱۳۔ بیک قم)

مقام تجربہ ہے کہ جو روایت مبتداً اس قدر ضعیف ہو چہ جائیکہ متواتر اور دلالۃ  
مختلف قیہ ہو چہ جائیکہ قطعی الدلالۃ اس پر فرضی امامت کا عقیدہ قائم کر کے ۱، اے  
توحید و رسالت اور قیامت جیسے عقاید کی طرح ایک اصولی اور ضروری عقیدہ تسلیم کیا  
جائے۔ امامی روایات کے مطابق حدیث اعلین یہ ہے کہ صنورتے فرمایا:

إِنَّمَا رَأَكُوكُمُ الْمُتَّلِّينَ كَلِبُ اللَّهِ دِعَاتِهِ أَهْلُ بَيْتِهِ فَمَتَّكَابِهِمَا لَا  
تَعْنَتْ وَاغْتَلَ اللطَّيفُ الْمُبْدِرُ أَخْبَرَ فِي دِيْنِهِمَا لَتَ اِنْتَهِمَا لَنْ يَغْتَرُوا حَتَّى  
يَرَوْا عَلَى الْحُوْرُوفِ۔

اس پر صنورتے پوچھا گیا۔ اکل اہل بیت کی؟ آپ نے فرمایا:

لاؤلکن اوصیاً متهمن، او تهم اجتی و ذیری و خلیفیتی فی امّتی و  
دلت کل مؤمن قائمتی بعدی هو اتّهمن شہادتی الحسن شم ایقون الحین  
شمسعہ من دل الحسین واحد بعد واحد حقیقتی بیرون داعلے  
الحوض شھداء اللہ فی ارضہ و حجج کجہ علی خلفتہ۔

(کتاب الاجتاج للطبری - ص ۹)

بجاں تک اس خانہ ساز روایت کا تعلق ہے ہم اس سے تعریف نہیں کرتے یہاں  
حضرات کے اپنے گھر کی باتیں، جو چاہیں وضع کریں اور اسے خدا اور اس کے رسول  
کے ذمے لگاتے رہیں مگر ہم اس بات کی اجازت کبھی نہیں دے سکتے کہ اپنی اس میں گھر  
روایت کو وہ ہمارے ذمے لگائیں اور اس روایت شفیعین کو یہ حضرات اہل سنت کی  
طرف نسبت کریں اور کہیں کہ یہ اہل سنت کے ہاں کی بھی ایک مسلمہ روایت ہے، معاذ اللہ  
ثم معاذ اللہ، اس روایت پر نظر کرنے سے اس کے یہ چند پہلو بنا�اں ہو کر ہمارے  
سامنے آتے ہیں :-

۱- قرآن پاک اور عترت اہل بیت ہر دو واجب التمسک اور لازم الاتباع میں  
(فتستکو ابھم الاتضالوا)۔

۲- شفیعین میں شغل ثانی صریح طور پر اہل بیت ہیں۔ روایت کے آخر نیتفہ قائم  
ہاں دو (قرآن اور اہلبیت)، کو چھڑا یک لفظ میں لیکر کیا گیا ہے۔

۳- کل اہلبیت اس فضیلت کے اہل نہیں بلکہ ان میں سے یہ درجہ صرف بارہ افراد  
کو حاصل ہے۔

اہل سنت کے ہاں حدیث شفیعین ان تین مضمونوں کے ساتھ کہیں بھی بصحت اتنا دوہج  
نہیں۔ ان کے دفاتر حدیث کا تحقیقی نظر سے مطالعہ کریں تو ان مضامین کی حدیث شفیعین  
کبھی معتبر کتاب میں بھی سند صحیح سے نہیں ملتی چہ جائیکہ اس کے متواتر ہونے کا بے میاد  
دعاویٰ کر دیا جائے، امامی حضرات کاظم صریح اور کذب مختص ہے کہ وہ ان مضامین کی  
حدیث شفیعین نہ صرف اہل سنت کے ذمے لگاتے ہیں بلکہ اس کے اہل سنت کے ہاں متواری

ہوتے کا بھی دعویٰ کرتے ہیں۔ فیاللعجب

اہل سنت کے ہاں عترتِ اہل بیت واجب المحبت ہیں تک واجب التسلک، ان کی فضیلت تمام اہل بیت کوشال ہے، نہ کہ صرف بارہ افراد مک مددود۔ کتاب اللہ کے ساتھ تعلق ثانی سنت رسول ہے۔ اہل بیت کے حقوق کا حترم ایک تیرا مسئلہ ہے۔ یہ حضرات قرآن کے ساتھ تلقین اور لئے یفتراق کے الفاظ میں، صراحت سے بھی صحیح روایت میں لکھا ہیں۔

حضرت زید بن ارقم کتے ہیں کہ حضور اکرمؐ نے خم غدیر کے محام پر ارشاد فرمایا:

|                                    |                                  |
|------------------------------------|----------------------------------|
| اہل بیتِ اذکر کو اللہ ف اہل        | میرے اہل بیت۔ میں تمیں اپنے      |
| بیچ اذکر کو اللہ ف اہل بیت         | اہل بیت کے بارے میں خدا کی یاد   |
| اہل بیت کے بارے میں خدا کی یاد     | دلاتا ہوں۔ اپنے اہل بیت کے متعلق |
| دلاتا ہوں۔ اپنے اہل بیت کے متعلق   | خدا کو یاد دلاتا ہوں۔ اپنے اہل   |
| بیت کے بارے میں خدا یاد دلاتا ہوں۔ |                                  |

(مسلم ۲، ۶۹، مسند احمد ۳۶۷، داری ۳۶۷) (مشکل ۲، ۶۹، مسند احمد ۳۶۷، داری ۳۶۷)

حضرت زیدؐ سے جب پوچھا گیا کہ یہاں کون سے اہل بیت مراد ہیں؟ تو آپ نے فرمایا: آل علیت وآل عقیل وآل جعفرؑ ابوطالبؑ کے تین بیٹوں علیؑ، عقیلؑ وآل عقیلؑ اور جعفرؑ کی اولاد اور حضرت عباسؑ

کی ساری اولاد۔

اس روایت میں حضور اہل بیت کے حقوق پورے کرنے کی تعلیم فرمائی ہے ہیں۔ اپنیں واجب التسلک قرار نہیں دے رہے اور راویٰ حدیث حضرت زید بن ارقمؐ اس فضیلت کو صفت بارہ افراد مک مددود نہیں سمجھ رہے ہیں بلکہ اہل بیت کو جن برصغیرہ حرام ہے۔ اس فضیلت کا مصدق بتلارہے ہیں جن میں کل عباسی حضرات بھی شامل ہیں۔ ماقبل کے اعتبار سے یہاں اہل بیت کے تعلق ثانی کی تعبیر صریح نہیں بلکہ حضرت زیدؐ سے کبر سنبی کی بنابر تعلق ثانی (سنت) کا بیان رہ گیا معلوم ہوتا، یہی وجہ ہے کہ بعد میں قرآن اور اہل بیت لئے یفتراق بیسے الفاظ میں لکھا مذکور نہیں۔

اس سے حضرت زید پر کوئی حرف نہیں آتا تھا بلکہ وہ اس روایت سے پڑھنے پڑھا پے کی مدد و رہی بیان کرتے ہوئے صاف فرمائچکے تھے کہ اگر کسی جزو کو میں بھجوں جاؤں تو مجھے اس کے بیان کا مختلف ذکر نہ لے

اس روایت کے شروع میں جواہل سیجی کے الفاظ ہیں۔ وہ امام مجتہدی کی نقش کے مطابق موجود نہیں ہے

پیش نظر ہے کہ یہ اس روایت کی تفہیف نہیں منتفع ہے۔ حدیث ثقلین کی ایک بھی ایسی صحیح سند موجود نہیں جس میں ہے۔

- شغل ثانی صحیح طور پر ایں بستی ہوں۔

- ہر دو ثقلین (قرآن اور ایں بستی) واجب التسلک ہوں اور۔

- ایں بستی سے خاندانِ رسلالت کے صرف بارہ افراد ہی مراد ہوں۔

اماںی حضرات ان تین صورتوں کے ساتھ حدیث ثقلین پیش کرتے ہیں اور انہی حضرات کے صحیح بختے ہیں بلکہ اس کے متوatz ہونے کے مدحی ہیں اور چونکہ اب اسی ایک روایت پر ان کے عقیدۂ امامت کی بناء ہے۔ کیونکہ حدیث و لایت مفت کھٹکھڑا

فعلیٰ مولا مدقوقوں سے عقاید کے باب میں بے اہل ثابت ہو چکی ہے، صرف فضائل میں کمیں ال جاتی ہے کیونکہ اس باب میں صحیح و تقویم کے امتیاز کی چند اس ضرورت نہیں ہوتی۔

گو اس روایت کے صحیح ہونے کی صورت میں بھی حضرات امامیہ کا فرضی عقیدۂ امامت ہرگز ثابت نہیں ہوتا۔ یہی وجہ ہے کہ انہوں نے احتجاج طبری میں اس کے ساتھ

نام نہام اماموں کا ایک پورا جزو بڑھا دیا تھا۔ تاہم یہ بھی ضروری ہے کہ اس کے پچھے تاکہ جزو کا بھی ایک تغیریتی جائزہ لیا جائے اور دیکھا جائے کہ حدیث ثقلین اماںی حضرات کی مذکورہ تین صورتوں کے ساتھ کبھی بھی صحیح اسناد سے ثابت ہے؟

خدا کا شکر ہے کہ جامع کمالات علمیہ و عملیہ حضرت مولانا محمد نافع صاحب امامت بنا

نے جلدی میمع فرمائکر اس روایت کی پوری تحقیق فرمائی ہے اور اس کے بختے اسناد میسر آئے گے،

اُن کا پوری طرح محاسبہ کیا ہے۔ مجزاۃ اللہ عنا وعنت مائیں المسالیات احتجاج  
مولانا موصوف کے ساتھ دوران تالیف میں بھی اس موضع پر  
ذکرات رہے اور احضر پورے الطینان سے کہ سکتا ہے کہ اس غرضیم خدت  
سے عمدہ برآ ہوتا یہ مولانا موصوف کا ہی حصہ تھا۔ ولقد جاء فی المثل  
التائی کے ترك الاقل المؤخر۔

وَعَاهَ بِهِ كَرِبْلَةُ الْعَرْتَ كَمْ كُوْشِشٍ كُوْقُولٍ فَرَمَيْتَ اُورْكَتَابَ دَسْتَتَ  
كَامْكَبَ هَبِي سَبْ مَسَارُوْنَ كَامْمُولَ بَنَاوِيْسَ - فَكَمَادَ لِكَ عَلَى اللَّهِ بَعْزِيزَ.



# Www.Ahlehaq.Com

# تقریط

حضرت علامہ مولانا شمس الحق صاحب افغانی ترجمہ فی رپورٹ

الحمد لله رب العالمين وسلام على عباد الله الصابرون

اما بعد میں نے رسالہ حضرت الشیعین مولانا نجیف اخوند کو دیکھا جس میں اس روایت کے طرق و اسائید کو جمع کیا گیا ہے۔

بعض روایات میں صرف کتاب اللہ کا ذکر ہے۔ بعض میں کتاب اللہ و سنت رسول اللہ کا ذکر ہے۔ ان دونوں میں کوئی تفاضل نہیں بلکہ ثانی تفصیل اول ہے اور اول میں اختصار کیا گیا ہے۔ تیسرا قسم وہ روایتیں ہیں جن میں بجا تے سنت رسول کے لفظ اہل سنتیت یا عترتی آیا ہے۔ اول و دوم قسم کی روایتیں صحیح ہیں اور موئید بالقرآن ہیں کیونکہ قرآن میں جمال اطیب و اعلیٰ اللہ واطیب و اول الرسول آیا ہے۔ اس میں فلاح بشری کے نامے صرف اطاعت کتاب اللہ و اطاعت سنت رسول اللہ کو ضروری قرار دیا گیا۔ اگر دن میں کسی تیسرا پیغیز کی ضرورت ہوتی تو یہ ناممکن ہے کہ قرآن حکیم ایسے موقع میں اس کا ذکر نہ کرتا بلکہ ایسے موقع میں تکمیل پاہل البیت کو نظر انداز کرنا حالانکہ یہ تکمیل اہل شیعہ کے ہاں ضروری ہے فتح باب اضلاع ہے جو قرآن کی شان ہدایت کے خلاف ہے۔

جن روایات میں فقط عمرت یا اہل بیت آیا ہے وہ روایتاً و دریتاً درست نہیں۔  
۱۔ روایتاً اس لئے کہ زید بن ارقم رضی کی روایت جو صحیح مسلم میں ہے۔ اس کے ماسراجہ روایات پر جلد محدثین نے کلام کیا ہے۔ اسی لئے امام بخاریؓ نے اپنی صحیح میں اس کو قابل اطمیح نہ سمجھا اور امام نسائیؓ نے سبز بکریؓ میں اندر اس کے باوجود سبز بکریؓ سے جس میں ان کے ہاں صحبت کا الزام ہے اس کو خارج کر دیا۔

مسلم کی روایت میں اضطراب ہے اور متنی اضطراب جبکہ ترجیح کے دلائل موجود نہ ہوں۔ صحبت حدیث میں موجب قدر ہے۔ حدیث مسلم میں ازواجِ مطہراتؓ کو ایک

روایت میں اہل بیت میں داخل کیا گیا ہے اور دوسری میں خارج۔ نیز زید بن ارقم نے  
خواہ اپنے بڑھاپے اور محلِ فیان ہونے کا ذکر کیا ہے۔ اگر روایت کی صحت مان بھی  
لی جائے تو سابق و قسم کی روایات اور نصوص قرآن کو اس پر ترجیح ہو گی یا مکمل ازکم یہ کہ  
تمکث بالکتاب والمستحبہ جو قرآن سے ثابت ہے وہ قطعی ہے اور اقل دوم کے متعلق اختلاف  
ہے کہ سنت ہے؟ یا عترت؟ لہذا سنت، چونکہ مطابق قرآن ہے اس کو ترجیح ہو گی۔  
۲۔ درایتیاً بھی عترت، والی روایات درست نہیں کیونکہ غیریم، میں مقصود  
اللی حضرت علی پر اعتراضات کا فیہ تھا اور اعتراضات کی اصلیت عدالت تھی،  
اللهم دال من دالہ اور عادمن داداہ کا تعابی بتلاہ بالبھجہ اہل بیت تحقیق محبت میں  
محل عدالت۔ اسی کے لئے مذکورہ روایت سے محبت کا ثبوت تو ہو سکتا ہے وجہ  
تمکث اس سے ثابت نہیں ہوتا۔ اس کے علاوہ عترت اور اہل بیت کی تعلیمیں بھی کسی  
روایت میں نہیں کی گئی کہ کون سے افراد مراد ہیں۔ اگر سب مراد ہوں خواہ مون یا کافر،  
صالح یا فاسق تو ان کی اطاعت کا امر غیر معمول اور خلافت درایت ہے۔

علاوہ ازیں اطاعت غیریم بلکہ بھی کی اطاعت میں بھی یہ ضروری ہے کہ ذات کی  
اطاعت مراد نہیں احکام کی اطاعت مراد ہے اور اطاعت کے لئے ان احکام کا قطبی الشہوت  
ہوتا ضروری ہے۔ لیکن اہل بیت بھی کے احکام سے سے باقاعدہ مدون ہی نہیں اگر  
ایک فرد کے مدون ہوں تو پھر ارفو کے احکام مجہول اور نامعلوم میں پھر اگر وجوہ اطاعت  
میں احکام رسول اور احکام اہل بیت بھیں ہوں تو رسول اور غیر معمول میں فرق کیا ہو؟  
بہرحال رسالہ "حیریث تعلیم" میرے نزدیک اپنے موضع میں بے شان ہے اور  
دونوں فریق لیشتر طرا اضافت اس سے مستفید ہو سکتے ہیں۔ میری دعا ہے کہ مسلمانوں  
کے لئے مؤلف کی اس خدمت کو اللہ تبارک و تعالیٰ مقبول بناتے۔ آمین!

# تقریط

اساً ذا العلماً مَحْمَدَ الْفَضِيلَ حَسْرَتْ مُولَانَا سِيدَ احمدَ شاهَ صاحبَ اجْنَابِيِّ چُکِرْ دِوِي  
صَدَرَ دَرَسَ عَرَبِيِّهِ چُکِرْهِ۔ ضَلَلَ سَرْگُو دَهَا

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

خداوند تبارک و تعالیٰ نے ہر زمانہ میں ایسے آدمی پیدا کئے جن کی زندگی حمایتِ حقیقی  
اور دفاعِ باطل کے لئے وقتِ رہی۔ نامساعد حالات کے دباؤ اور ناموافی آب و ہوا  
کے طوفان انہیں انج چھر بھی اس راہ سے ادھر اور حیرت کر سکے۔

اس نوع کے ایں علم کا ایک قافلہ ہر دور میں اخلاقِ عمل سے، باطل سے بے بن و آننا  
رہا ہے اور اسی مبارک سلسلہ کی کڑی حضرت مولانا مولوی محمد نافع صاحب میں مسئلہ اللہ  
تعالیٰ۔ آپ نے حدیثِ تلقین مرتقب کر کے ملکی تحقیقات کے میدان میں ایک گاؤں قدر  
اضافہ فرمایا ہے۔ بات کی تہہ تک بہنچنے کے عادی حضرات اس کتاب کی قدر کریں گے  
اور حق کی تلاش کرنے والے لوگ، کتاب موصوف کو ایک نعمتِ عظیم تلقین کریں گے۔

مؤلف نے اس کتاب میں الفاظ کے داہن کو باہم سے نہیں جانتے دیا اور  
تعصب و ہرث دھرمی سے بحمد اللہ پورے محفوظ رہے ہے ہیں۔

حدیثُ التقلین کے مطالعہ سے آپ پر واضح ہو گا کہ جس طرح شیوه تائی کمزور ہے اسی طرح  
خلافت کے مسئلہ سے بھی اس حدیث کا تعلق نہیں۔ یہ کتاب اپنے خاص موضوع میں  
انفرادی حیثیت رکھتی ہے۔ ہر خطیب اور مبلغ کے مطالعہ میں رہنے کے لائق ہے۔

# مولف کی طرف سے، ایک صروری گزارش

زیرِ نظر رسالہ میں روایتِ تعلیم پر طویل بحث کی گئی ہے۔ ابتداء میں کچھ ضروری تہمیدات درج کی ہیں۔ جستہ اول کے آخر میں بعض اہم تنبیہات ذکر کی گئی ہیں۔ اسی طرح جستہ ثانی کے ابتداء میں بھی چند امور قابل توجہ ذکر کئے ہیں۔ بحثِ تعلیمی ہے اور اہل علم کی توجہ کے لائق ہے، تاہم عموم بھی صردار اس سے فائدہ اٹھا سکیں گے۔

ناظرینِ کرام کی خدمت میں با ادب گزارش ہے کہ ”رسالہ ہذا“ کے کسی ایک آدھ حصہ کو علاحدہ فرمائکر، تمام رسالہ پر تبصرہ فرمائے یا تیجہ قائم کرنے کی جلدی کوکش شکریں جب تک کہ تمام رسالہ پر ایک جامِ نظر نہ فرمائیں۔ رسالہ کے مختلف موقع میں مختلف بحث کی قابل دید چیزوں مذکورہ ہیں، جن سے کئی شبہات کا ازالہ مقصود ہے انہیاں خیال کرنے میں جلدی اور تجھیں سے کام نہیں۔ علم و حکمت اور فہم و دانش کا۔ ہی تھا صاحب۔

یمنی اپنی کم علمی اور کم مایلگی کے پیش نظر معترض ہے کہ روایتِ تعلیم رکتب اللہ درستی کے قامِ طرق حسبِ منشأ فراہم نہیں کر سکا۔ تاہم اس کا معتمد ہے ذخیرہ بحث اللہ فراہم ہو گیا ہے جو رسالہ ہذا کے جستہ ثانی میں بالترتیب کشش کیا جا رہا ہے۔



# امانت ختم

ہر سے حصہ

مع

## مسئلہ اقرب بانو ازی

oooooooooo

تصنیف

محقق عصر حضرت العالم  
مولانا محمد فاکم شاہ صاحب مسٹر

- حضرت خلق ائمہ اور حضرت علیؑ کے پیغمبر ﷺ کے باہمی تعلقات کی حیثیں تصویر
- صحابہ کیارا اور خانزادہ علیؑ کے درمیان اختلافات و انشعاق کی عمی سازش کی سکھ بیخ کمی
- جماعتِ صحابہ پا شخصی حضرت عثمان رضی اللہ عنہ پر قیام و جدید اعراض اور طائف کی سکھ و سکت جواب بین الاقوامی شہرت کی حامل کتاب محسوس سے ان گنت قلنقو منور ہوئے علماء نے تحریک کی اپنواح کو قدر چھتکیں و نصیب ہوئی اور دیگرانے لا جواب ہو گئے صدر اسلام کے والی خدمائی رشیل زندگی کا حقیقی عکس پہلا یادشناختی مسئلہ ہاتھ تکلیف کیا اور دوسرا کمیریتی مسئلہ ہے کل رہ جو بدلی حاصل کریں کتابت بناحت اور کافروں جو لسلی عقب سے بہال حاصل ہو جستہ خلوتے ذری ترتیب مسئلہ : مسلمانوں کی ایجادی میں مسلمانوں کی ایجادی میں

## تحقیق فدک

اولین تحقیقت رقم حضرت مولانا مسید احمد شاہ صاحب مدرس مدرب عربیہ اسلامیہ پیچ کیوں (درگواہ)

جس طرح

حدیث تعلیم اپنے نام اسادی اور حنوی پہلوؤں سے آپکے سامنے آچی ہے اسی طرح حدیث فدک جس میں شدید اشتہاب نیا اور مطالبہ باری فدک از حضرت زہرا لپتے قدم تاریخی اسادی حنوی اور تحقیقی پہلوؤں سے اس کتاب میں پیش کی گئی ہے۔ کتاب کیا ہے دلال و حفاظ کا ایک موبیں مارتا سند ہے۔ ایران عراق بخنو اور پاک و ہند کے عجہدین اسکے جواب بالمرتب عاجز ہیں بلکہ حدیث اور ناظرین کرام اور تاریخ کے طالبیں بھی یہ نہیں کہا ہے۔

مولانا محمد فاکم شاہ صاحب مسٹر  
کو دعا

## الشَّكَلَيْنِ

الْمُحَكَّمُ بِتَبَرِّرِهِ وَالْمُعْنَى بِالصَّلَاةِ فِي الْسَّلَامِ عَلَى سَيِّدِنَا وَمَوْلَانَا جَعْلِيِّ  
وَعَلَى اَنْتَهَى اَخْفَافِهِ حَذْرَاجِهِ كَاهِنِهِ بِعَلَيْهِ بَارِجَةِ لَهِيَّ دِقْرَهِ الْمُعْنَى

جن وگوں کو آخرت سرویر کائنات میں اللہ علیہ وسلم کے صحابہ کرام و موان اللہ  
علیہم اجمعین سے فترت اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی آں و اولاد کے ساتھ دعویٰ محبت  
ہے وہ اس محبت کے دعویٰ میں حصے مجادز ہو چکے ہیں۔ ان کے ہاں یہی قرآن مجید  
کتاب اللہ کی اطاعت اور تبعداری علی الاطلاق واجب ہے۔ اسی طرح ایں بیت بنی د  
عترت رسولؐ کی اطاعت یہی مطلقاً فرض اور لازم ہے۔ جیسے کتاب اللہ کے فرمان کو نہ  
ماننا و مکار قرآن ہے۔ ان کے ہاں اسی طرح عترت رسولؐ کے قولی دعی فرمودات کو تسلیم  
کرنا چاہا اور رسولؐ کا انتکار ہے۔ حاصل یہ ہے کہ وجوب تسلیم اور وجوب اطاعت کے  
اعتبار اور محبت شرعی ہونے کے لحاظ سے عترت رسولؐ میں اور کتاب اللہ میں ان کے ہاں  
کوئی فرق نہیں۔

یہ مسئلہ ان کے نزدیک سُلْطَنَہ ہے۔ اس پر خاص کسی کتاب سے جواہر پیش کرنے کی  
کوئی حاجت نہیں ہے۔ اگر مزید تسلی مقصود ہو تو تفسیر مجمع البيان ابو علی طبری ص ۲۹۷ تخت  
آیت اولیٰ الْأَمْرِ مِنْكُمْ مُّلَاقِطٍ يَكْبَحُهُ۔ ہمارے ایں سُنّۃ و اجماعت (جمهو علماء) کے نزدیک  
علی الاطلاق اطاعت صرف کتاب اللہ و سنت رسول علی الصلة و تسلیم کی لازم اور وجوب  
ہے مستقل اطاعت اللہ جل جلالہ اور اس کے رسول علی الصلة و تسلیم کی ضروری ہے۔  
ان ہر دو کے ماسوچیں جن و گوں کی تبعداری لازم اور ضروری ہے، وہ کتاب سنت کے  
فرمان کے تحت ہے مستقل طور پر واجب نہیں۔ مسلمان حاکم کی اطاعت ہو یا والدین کی

تاجداری، اکابر امت اور علمائے دین کی پریدی ہو یا بزرگان اہل سنت کی فرمائی برداری یہ سب اطاعتیں کتاب و سنت کی اطاعت کے تابع رہیں گی۔ ان کی اطاعت معروف (اچھے) امریں ہو گی۔ غیر معروف یا کتاب و سنت کی مخالفت میں ان کی اطاعت ہرگز جائز نہیں ہے جایکہ لازم ہو۔ فریقین میں قواعد و متوابط کے اعتبار سے یہ ایک اصولی فرق اور امتیاز ہمیشہ سے قائم ہے۔ پھر ہر ایک فرقنے اپنے اپنے مقرر کردہ اصول اور ضابطہ کو عدل کرنے کے لئے بے شمار تحریرات لکھی ہیں۔ یعنی تعالیٰ ہم بھی ارادہ رکھتے ہیں کہ فریقین کے ان ہر دو مجذہ اصول کو بعد استدلال سامنے لا کر واضح کریں کہ کون حق سے زیادہ قریب ہے؟

بنابریں ہم تحریر ہذا کے دو حصے کرتے ہیں۔ حصہ اول میں **حثۃ الہبیت** کے "مجوزہ اصول" اور ان کے استدلال پر متعلقہ کلام تفصیل ایش کیا جائے گا، انش اللہ تعالیٰ اور تحریر ہذا کے حصہ ثانی میں مجہور اہل سنت و اجھاء کے قاعده کی تشریح و توضیح اور اس کے ولایل کتاب و سنت سے پیش خدمت کرنے کا قصد ہے۔ **وَاللَّهُ يُلِيقُ التَّرْقِيقَ**۔

لہ ہس صفحوں کی تائید کے لئے قول خداوندی:

**أَطْبَعْتُ عَلَيْهِ دُوَّارَ الْمَسْوَى وَأَطْبَعْتُ الْأَمْرَ وَلَكُمْ فَانِ شَانَ عَنْتَرَ فِي شَيْءٍ فَرَبِّتْ وَلَكَ إِلَيَّ اللَّهُ وَإِلَيَّ الرَّسُولُ**.

اور حدیث بنوی: **إِنَّمَا الظَّاهِرَةَ فِي الْمَعْرُوفِ كافی ہے۔ ممن**

# حصہ اول

علوم ہونا چاہئے کہ دوستوں نے اپنے اس وضع کر دہ اصول کہ اہل بیت و عترت نبی وجوب تسلیک میں کتاب اللہ کی مشیں ہیں۔ یعنی یا عبارِ حجتت ان میں کوئی فرق نہیں ہے، کے اثبات کے نئے جو دلائل فراہم کئے ہیں، ان میں روایت تقطین جو فریقین کی کتابوں میں عام طور پر مردی ہے، کو اہل الاصول کے درجہ میں بنیاد و داس س فرادر دیا ہے۔ حقیقت میں تمام مسلم اہل کتبی بنیاد ان کے نزدیک اسی روایت پر رکھی گئی ہے۔ دوسری کوئی آیت یا روایت اس مقصد کی خاطر اگر تلاش کر کے لیا جاتی ہے تو صرف بطور تاسید تردید کے اس کو منطبق کیا جاتا ہے درست اس روایت تقطین کے بروتے ہو سے ان کو مزید کسی استلال کی احتیاج نہیں۔ اسی وجہ سے ان دوستوں نے روایت تقطین کے لفظاً و معناً متواتر ہونے کا دعویٰ کیا ہے اور یہ دعوا نے قواتر ان کے بروٹے مشاہیر علماء اور صنفیفین نے مرتے سے کو رکھا ہے اور اس روایت تقطین کو متواتر ثابت کرنے کے نئے ٹری ٹری ضخیم جلدیں مرتب کی گئی ہیں۔

نے ان کے متاخرین علماء و مجتهدین میں شلا میر سام حسین صاحب مجتبیہ لکھنؤی نے تختہ اشنا عشرتیہ شاہ عبدالعزیز رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کے باب امامت کی تردید میں جو کتاب طبیعت الانوار متحدد جلدیں میں لکھی ہے، اس کی مستحق و ضخیم جلدیں صرف روایت تقطین پر مرتب کی ہیں۔ اس میں اپنے خیال کے مطابق انہوں نے اس روایت کو بغلی و مزni متواثبت کرنے کے نئے آخری کلام کر دیا ہے اور اپنے اس گمان کے اثبات میں انہوں نے اپنی تمام تر وقت صرف کر دی ہے۔ مہنمہ

زمانہ حال کے شیعی علماء نے بھی اپنے سابق مجتہدین کے موافق بحثِ ثقین کو جزوِ اصم صحیح ہوتے ہوئے بڑے بلند بانگ و عوادل کے ساتھ اس روایت کو بزرگ خود متواتر ثابت کرنے کی کوشش کی ہے اور روایتِ پذرا کو اسلام کی چلی کا محور قرار دیا ہے ہم ناظرین، یا تکمین کی خدمت میں بطور ثبوت اس دور کے شیعی فاضل کی بڑگم خود مایہ ناز قصینف کا صرف ایک اقتباس ہیش کرتے ہیں جو اس مقصد کے لئے کافی ہے:

قال افْتَارَكُ فِي حِكْمَةِ الْقَتْلَيْنِ مَنْ قَمَ بِكُوْكُلِ مِنْ دُوْبِرِيْ بِجَارِيْ حِزْبِ

الْحَدِيثِ وَهُوَ حِدْيَةُ حِكْمَةِ الْقَتْلَيْنِ) چھوٹے جاتا ہوں جن کی پیر و می تم پر  
وَاجْبٌ هُوَ تَلْقِيْتُ الْاَمْمَةِ بِالْقِبْلَةِ حدیث متواتر تلقیۃ الامم بالقبلہ  
تَكْبِيْرٌ وَلَا تَكْبِيْرُ الْجَهْوَلُ۔ آگے فرماتے ہیں  
اَمْتَنَتْ نَفْرَتَ قَبْلَةَ اَكْرَمِيْتُ وَهُوَ (حدیث القتلین)، النبی ہو  
كُوْكُلَ اَخْلَكَ رَبِّيْتُ مَدَارِ الْمَهَارَةِ عَلَيْهِ مدار المهاجریت میدور علیہ  
بَمْ حَدِيثِ ثَقِيلِيْنَ كَذَّبَكُرْتَ نَفْرَتَ مَنْ حَنَّ رَحْمَ اَلْاسَلَامَ۔

لہ ہر زمانہ میں شیعی علماء نے روایتِ ثقین پر بہت کچھ لکھا ہے۔ منت نے رسالتِ جات اس پر مدین ہوتے رہتے ہیں چند سال ہوتے ان کے ایک شیعی عالم محمد قوام الدین ابو شوزی الحنفی نے سن ۱۲۷ھ میں ایک رسالت روایتِ ثقین پر اہل سنت والجماعت علماء کے حوالہ جات یچاکر کے مرتب کیا ہے۔ اس کو پھر دار التحریب المصری نے سن ۱۲۹ھ میں شایع کرایا گیا۔ پھر اسی رسالت کو ضلع سرگودھا، پیغمبر، کے شیعہ مولوی حبیب حسین صاحب کاظمی نے اردو ترجمہ کر کے یہاں شایع کیا۔ اس رسالت کا نام ”ارشاد رسول المظلومین المعروف بحدیثِ ثقین“ ہے۔ اس میں علماء کے دور مقرر کر کے (نا) تقین ہوں یا محض میں، وکھلا یا گیا ہے کہ کون کن علماء نے اس کا ذکر کیا ہے۔ تحریر پذرا کے وقت یہ رسالت بھی میش نظر ہے۔ مجوزہ تفصیلات پیش ہونے کے بعد بچوں قسم رسائل کے فرد़ افراد جوابات کی حاجت نہ رہے گی۔ منت نے

کل مدار مقصود ہے۔ اس حیثیت سے گویا اسلام کی چکلی اسی پر پھر تی ہے۔ لے  
موروی امیر الدین صاحب جو مستفیٰ کتاب بہذا کے شاگرد رشید ہیں انہوں  
نے کتاب فلک الحاجۃ کا اردو ترجمہ بھی کیا ہے اور حواشی بھی ترجمہ کے ساتھ ساتھ مرتب کیے  
ہیں۔ اسی کتاب کی بحث نصوص خلافت علیؑ میں اس روایتِ ثقین کو ذکر کر کے حواشی میں  
یہ بات دوسرے طریقے سے دہرائی ہے۔ اول ست ۔ پڑھنے کرنے ہوئے لکھتے ہیں کہ  
اور جمیعن شاشرنے اگرچہ شلاشر کی شان میں ائمہ جو گلزار لگا کر احادیث وضع  
کر کے اپنے سلطین زمانہ کو خوش کیا جے گرچہ بھی حدیثِ ثقین و حدیث ولایت من  
کنت مولود اخ (ع) وغیرہ احادیث صحیحہ متواترہ مسلم و اوارہ بھی ایوبت علیہم السلام  
مدار کوئی حدیث شیش نہیں سکتے۔

اُن حوالہ جات کا حاصل یہ ہے :  
۱- کہ روایت مَدَا (حدیث المُشْقَلِین) کتاب اللہ عترتی ابُل بُیٰقی، اُن کے زعم میں

۲- مادرِ مقصود یہی روایت ہے صحتِ صحیت و فکر کے باب میں اُن کے باب  
اصل چیز یہی روایت ہے۔

لـ کتاب فلک النجات ص ۲۷ طبع اول مترجم - بابی اللادل فی میار الـ الحـی - از مروی  
علی محمد صاحب شیعی استاذ دمتری مترجم کتاب پـیـامـرـوـیـ اـمـیرـدـینـ صـاحـبـ (شـاـگـرـ وـصـنـفـ مـذـکـورـ)  
سـکـنـهـ حـکـمـ جـلـالـ الدـنـ عـلـاقـهـ چـلـیـ رـجـانـ - حـنـفـ جـنـنـگـ پـنـجـابـ -

کتاب فلک النجات عربی میں مولوی علی محمد نے کلیتی تحریک پھر اس کے شاگرد مولوی حبیم امیر دین نے اس کا ترجمہ اور حواشی مرتب کئے۔ مرشنہ ۲۔ حواشی فلک النجات ص ۹۶۴ جلد اول۔ فصل میں خلافت علی ختحت حدیث اعلیٰ۔

۳۔ اسلام کی پچھی کرنے سے یہ روایت محور کی جیشیت رکھتی ہے۔ دوسرے لفظوں میں اس اسلام اور بنیادِ دین کا درجہ ان کے نزدیک اسی روایت کو حاصل ہے۔ اب اُن مبحث میں شروع ہونے سے قبل چند تمهیدات یا باطل قابل ذکر ہیں اُنہیں پیش نظر رکھتے۔

## تمہیدِ اول

ناظرین کرام پر واضح ہو کہ صاحبِ فلک الجمادات نے روایتِ تعلقین کو صرف لفظاً متواتر کرنے پر اکتفا نہیں کیا۔ بلکہ آنے والے تمام مسائل ممتاز و معنی سے پہلے اسی بحثِ تعلقین کو پھمل کرنے کے لئے پُرورا زور صرف کیا ہے۔ ہماری اہانت و اجماعت کی کتابوں سے بے شمار طلب و یابیں حوالہ جات جس کے ہیں۔

لیکن اپنی جستجو اور تلاش کرتے کے اعتبار سے ہم یقیناً کہ سکتے ہیں کہ بحثِ تعلقین کے سلسلہ میں جتنا کچھ مواد حوالہ جات کی شکل میں اساؤ دشاگرد دوڑوں نے اس کتاب میں جس کیا ہے۔ اس کا بیشتر حصہ میر حامدین صاحب تکھتوی شیعی صفت طبعات الافار کا انداختہ ہے۔ یہ اُن کا اپنا علم نہیں۔

میر صاحب مذکور نے اپنے زخم میں ان روایات (تعلقین و ولایت وغیرہما) کو، اہانت کی کتابوں سے متواتر ثابت کرنے کے لئے بڑی محنت شاہد کی ہے۔

## دو

چونکہ ہمارے مد مقابل دوستوں نے حقیقت سے مجاوز ہو کر فریضیں کے بال روایت اُذا کو متواتر ثابت کرنے کی سبی لاصال کی ہے اور اہل السنۃ والجماعۃ پر اس روایت کے انکار کرنے اور اسے مسمول بہ نہ پھیرانے کا الزم مقام قائم کیا ہے۔ اس بنا پر ہم چاہتے ہیں کہ زیر تالیف رسالہ میں روایتِ تعلقین کے اُن مقام کو جو اہل السنۃ کے قواعد کی روے سے منعیں ہو سکتا ہے واضح کریں۔ روایت اُذا جس درجہ میں قابل قبول ہو رکھتی ہے

اس کو پیش کیا جائے۔ اس کے جتنے طرق اسانید ہم کو میرا سکتے ہیں ان کی تحقیق و صحیح  
کی جائے کہ ان میں کون کون اسانید صحیح ہیں اور کون غیر صحیح؟ پھر ہوا سنید صحیح کے ذریعہ  
روایت ہذا کا صحیح من ثابت ہواں کامنہوم متفقین کیا جائے۔

اس بحث و تحقیق سے ناطرین پر واضح ہو سکے گا کہ معینان حجت اہل بیت کا  
دعویٰ تو اتر کہاں تک درست ہے؟ اور روایت، اپنا کے انکار کا الزام و اعتراض  
جو ہم پر قائم کیا جاتا ہے وہ کہاں تک صحیح ہے؟ معاملہ بر عکس تو نہیں؟ نیز ان تفصیلات  
کے بعد یہ بھی حال ہو جائے گا کہ یہ روایت دستور کے مدعا ویوجوب التبرک بالعترة  
کے لئے ثابت ہجتا ہو سکتی ہے یا نہیں؟ یا ان کی جانب سے ادعاء ہی ادعاء ہے اور  
قریب تمام نہیں۔

### سوم

روایت شفیعین کے جس قدر اسانید ہم کو اپنی کتب سے میرا سکتے ہیں انہاہ  
وہ ہماری صحیح کے ذریعہ حاصل ہوتے ہوں ماؤں و مدرس کی نشان و پی کے طریقہ  
سے بل کے ہوں حتیٰ اوس ان سب کو فراہم کرنے کی پوری کوشش کی گئی ہے  
”فلک النجاة“ میں چونکہ ”عبدقات اللہ الفوار“ کی ہی نقل درحقیقہ ہے اس سے کوئی سند تفصیل  
ہم کو نہیں مل سکی۔ البتہ ”عبدقات اللہ الفوار“ سے متعدد اسانید روایت، ہذا ہم کو حاصل ہو چکے  
ہیں اور کچھ موارد ”سیاست المودة“ سے میرا ہو اپنے۔

لہ رسالہ ہذا ملاحظہ کرنے سے مسلم ہو سکے گا کہ بس کس روایت کے مناد کو صحیح قیمت کیا  
ہے۔ مثلاً منداحد کی روایت پہشتم اور مند دار می کی روایت صحیح مسلم کی روایت وغیرہ  
وغیرہ کی صحت انساد کو درست کہا ہے اور صرف ان کے متوفی کے مطابق بحث کی گئی  
ہے۔ بنابریں، مؤلف رسالہ ہذا کے حق میں یہ کہا خدا ہو گا کہ اس نے ”روایت شفیعین“ کے تمام  
امانی پر نہیں کر کے اپنی روکر دیا ہے۔ (بیان)

اور اپنی کتب میں سے جو یا سند روایت لاتے وہ مصنفین ہیں، ان سے رواۃ  
پڑا جس کی لگتی ہے۔ جو مصنفین یا سند روایت نہیں لایا کرتے بلکہ روایت لاتے میں  
خود نقل سے کام لیتے ہیں، یعنی صحاب تحریج نہیں بلکہ تاقل ہیں۔ ان لوگوں سے  
اس روایت کو نہیں نقل کیا گی اور نہ ہی اس نقل و نقل کا کوئی ثمرہ مرتب ہو سکتا ہے  
اگرچہ ہمارے ان "مہربانوں" نے حوالہ جات کی کثرت پیدا کرتے کے لئے روایت پہنچ  
مجھ سے میں جب بھی کوئی تایف مرتب کی ہے تو یہ کوئی تیرنگیں رکھی کہ کس قسم کے  
مصنفات سے اس روایت کو نقل کیا جائے۔ آیا وہ خود صاحب سند ہے یا ناقل ہے۔  
حالانکہ نقل و نقل کرنے والے مؤلفین سے حوالہ نقل کرنے میں حوالہ جات کی کثرت تو  
پیدا کی جاسکتی ہے۔ لیکن کثرت اسainد جو اصل مظلوب ہے وہ ہرگز نہیں ہوتی۔  
اس پاپر صاحب اس اعلما اور باشد مصنفین سے ہی حوالہ جات جمع کئے گئے  
ہیں اور علماء تقلین کے حوالہ جات کی جانب روایت سخن میڈول نہیں کیا گی اور نہ ہی  
اصول ان کے جوابات کی کوئی حاجت تھی اور اسی طرح وہ حوالہ جات بھی قابل جواب نہیں  
قرار دئے جاسکتے جن میں روایت پہنچ کی نسبت کسی باشد محنت مشہور کی طرف رکھا گا  
فلاؤں یا آخری کی خلاف کہہ کر کی گئی ہے مگر اس کی سند تمام یا ناقص بالکل پیش نہیں  
کی گئی اور نہ ہی یہ بتایا گیا ہے کہ اس حضرت نے اپنی خلاف تصنیف میں روایت پہنچ کو  
درج کیا ہے۔ اس قسم کے گذام اختیارات اور بے سند حوالہ جات قواعد عجیث کے خاطر  
سے احتفاظ کے لائق اور قابل جواب نہیں۔ حق ہے۔ بالخصوص جب کہ ایسے مجبول انساب کے  
دھونیار تھیں کہ بہترین عبادت سمجھتے ہوں تو پھر ایسے ہے سروپا اختیارات اور حوالہ جات  
اور بھی لائق ترک ہو جاتے ہیں۔

## چہارم

معلوم ہوتا چاہئے کہ روایت مصنفین کے حوالہ جات تا حال جس قدر ہم کو فراہم ہو سکے  
وہ تقریباً چالٹھ عدد ہے میں اور اڑتیس عدد کتب سے ان کو جمع کیا گیا ہے۔

اُن میں اکثر حوالہ جات ایسے ہیں جن کی سند باب وجود تکالیف کے کمیں سے میسر نہیں ہو سکی اور بعض کی نامکمل سند تھی ہے۔ ان سب حوالہ جات کو ایک ترتیب سے سامنے رکھا گیا ہے۔

## پنجم

صاحب "عقبات الانوار" کے طریقہ کے مراوفیت، ہر ایک حوالہ کوئی کریحث کرنے کے لئے ہم بھی سن وار ترتیب قائم کرتے ہیں جو محدث مقدم ہے اس کی روایت پڑھئے بحث ہو گی پھر جو اس کے بعد کا مصنف ہو گا اس کا متعلقہ کلام بعد میں ذکر ہو گا۔ اسی ترتیب کن ہجری کے مطابق بحث ہذا کو مکمل کیا جائے گا۔ انتشار اللہ تعالیٰ

## ششم

نیز یہ بھی واضح رہے کہ اس روایت کے بعد باسن حوالہ جات ایسے بھی ہم نے بہاں جمع کر دئے ہیں جو نہ تو صاحب فلک التجات نے ذکر کئے ہیں اور نہ صاحب عقبات کی اُن تک رسائی ہوئی تھی۔ پوچھکہ ہمارے سامنے دیانتہ اس بحث کی تکمیل مقصود تھی۔ اس لئے ان حوالہ جات کو خود پر درکرنے کی بجائے ہم نے انہیں بالغ انہیا، مع انسانیہ پیش کر دیا ہے۔ اگر یہ قواعد کے اعتبار سے قابل قبل ہو سکتے ہیں تو ان کر اخذ کیا جائے ورنہ انہیں بھی حرک کر دینا چاہیے۔ مثال کے طور پر "مشکل الاشتار" لام الظہادی اور "تاریخ بغداد" الخطیب بغدادی وغیرہ مسلم ہے ہم نے روایت ہذا کو بمعنی سند نقل کر کے پیش کیا ہے۔ حالانکہ اُن حوالہ جات کو اُن کے مجتہدین و علماء مذکورین نے اپنے موقع میں پیش نہیں کیا۔

## سیشم

صاحب "فلک التجات" و دیگر زمانہ حال کے مجتہدین کتاب "پیاسیع المؤودۃ" سے مختلف مسائل پر حوالہ جات پیش کیا کرتے ہیں اور خاص اس روایت کی تلقین پر بھی ادب

"نیایت المودة" نے اپنے خیال میں بہت کچھ مواد پیاس کیا ہے۔ اس ضرورت کے تحت ہم نے روایت شفیعین کی بحث کے آخر میں مرویات "نیایت المودة" کے لئے ایک الگ عنوان قائم کر دیا ہے جس مقام میں صاحبِ کتاب ہذا کے معقدات اور کتاب کی مرویات کی حیثیت عملہ طریقے سے واضح کو دی گئی ہے جو منصف مزاد و حق پسند طبائی کے لئے نہایت مفید ہو گی۔

### سیشم

روایت ہذا کی بحث کے سلسلہ میں چند ایک قواعد جو اہل السنۃ کے ہاں اصول روایت کی کتابوں میں مندرج ہیں ذہن نشین رہنے پاہیں علماء اہل السنۃ چھتیں روایت کے یاب میں ان پر عمل درآمد کیا کرتے ہیں۔ انسار اللہ تعالیٰ بحث مروجہ فوائد کے خلاف نہ ہو گی۔ اولاً ان تحقیقات کے دوران راویوں پر جیاں فقد و جرح کی گئی ہے۔ وہاں قاعدة الجریحہ مقلدہ عکسِ التعییل کے پیش نظر کلام کیا ہے۔ اب اگر جیاں کی کتابوں میں اُس راوی کی تو شیخی منقول ہو تو اس کی طرف توجہ نہ کی جائے گی۔ البتہ اس قاعدة کے ساتھ علماء نے قیود ذکر کر دئے ہیں۔ ایک یہ کہ وہ جرس میہم نہ ہو بلکہ تعمیق صفت کے ساتھ اس کی وجہ جرس بھی ذکر کر دی جائے۔ دوسری یہ ہے کہ واقعہ دعا رف فن سے یہ جرس منقول ہو، وغیرہ وغیرہ۔

ثانیاً اس قاعدة کا لحاظ رکھنا بھی ضروری ہے کہ اہل بدعت کی روایت اس وقت مقبول ہوئی ہے جبکہ اس بعثت کی بدعت کو اس روایت سے تقویت و تائید حاصل نہ ہوئی ہو۔ اگر اس روایت سے راوی کے مسلک کو حمایت و تقویت ہوئی ہو تو اس کی وہ روایت قبول نہ ہو گی۔ چنانچہ اصول حدیث کی کتابوں میں درج ہے کہ:

”قیل یقبل من له میک داعیۃ اُنہی باعثہ لاقت مزییین بلعتہ قد

یحملہ عکلا عجر دیت الرؤایا سیت دتسوییتم اعلیٰ مالیقتضیہ  
مذہبہ“

## ثُمَّ

یہ بات بھی ذہن پر شیئر رہے کہ جو حوالہ جات شیعہ کی کتابوں میں سے اخذ کئے گئے ہیں یہ صرف تکمیلِ الزام کی خاطر نقل کئے گئے ہیں۔ رادی کے متعلق جرح و قرح اور تضعیف و تتفیق پہلے سُنی رجال کی کتابوں سے نقل کی گئی ہے۔ پھر کئی جگہ شیعہ رجال سے بھی اس شخص کے متعلقہ حالات پیش کردے ہیں۔

## دُم

ان تنبیہات کے بعد ہم اب اہل مقصود میں شروع ہوتے ہیں۔ روایت ہذا کے میسر آمدہ اسناد میں سے ایک ایک سند کو لے کر، اس کی بحث مکمل کی جائے گی۔ پہلے اس روایت کا متن یعنی اسناد درج ہو گا۔ پھر اس کا ترجمہ تحریر کیا جائے گا۔ اس کے بعد روایت متن کی بحث (صحبت و سقم کے عاظز سے) درج ہو گی۔ پھر لعایا تفصیلات حسبِ ضرورت پیش کی جائیں گی۔ عربی عبارت کے متعلق یہ کوشش کی گئی ہے کہ عوام کے فائدے کے لئے ساختہ ساختہ تراجم درج ہوں۔ متن روایت کا ترجمہ چند بار ذکر کرنے کے بعد اس وجہ سے ترک کر دیا کہ عموماً عامون روایات کے متن کا ترجمہ قریباً قریباً ایک ہی تھا۔ بار بار اعادہ کرنے کو غیر ضروری سمجھا گیا اور بعض مقامات میں بحث کے اداخیں مضمون کو مکمل کرنے کے لئے تنبیہات لگادی گئی ہیں جو تکمیل مقصود کا کام دیں گی۔ تلکت عنتیہ کامل ہے۔

## اسناد صحیحۃ امام علی حسین بن موسی کاظم تعریفہ

متوفی ۲۰۳ھ

عن الحافظ ابی عساکر عن زاهر السخافی عن (الحافظ البیهقی) عن ابی القاسم المفتر عن ابراهیم بن جعده عن ابی القاسم عبد اللہ بن احمد بن عامر الطافی بالبصرة

قال حَدَّثَنِي أَبِي سَعْدَةَ مُأْمَنَ وَمُسْتَى بْنَ جَلَالَ اللَّهِ . قَالَ حَدَّثَنِي عَلَى بْنُ مُوسَى الرَّقَاءُ عَلَيْهِ التَّلَامِسُ نَسْنَةً مِائَةً وَارْبِعَةَ وَسَعْيَةً ۖ . قَالَ حَدَّثَنِي أَبِي مُوسَى بْنَ جَعْفَرٍ ، قَالَ حَدَّثَنِي أَبِي جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ ، قَالَ حَدَّثَنِي أَبِي مُحَمَّدِ بْنِ عَلَى ، قَالَ حَدَّثَنِي أَبِي عَلَى بْنِ الْحُسَينِ . قَالَ حَدَّثَنِي أَبِي الْحُسَينِ بْنِ عَلَى ، قَالَ حَدَّثَنِي عَلَى بْنِ ابْنِ طَالِبٍ سَلَامُ اللَّهِ عَلَيْهِمَا إِجْمَعِينَ أَمْ بْنِ الْحَمَدِ الْمَدِيْرِ ، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ فِي قَاتَنَةِ دُجَيْبَتْ فَلَجِيْتْ وَاهْتَاكَ عَيْكُمُ الشَّقْلَيْنِ . أَحَدُهُمَا كَبِيرُهُمُ الْأَخْرَى ، كَابَتْ اللَّهُ عَزَّوجَلَّ مُسْتَدِرَكًا مِنَ التَّمَاهِيْلِ الْأَوْسَطِ

وَعَنْتَهُ أَهْلَجَيْتِي فَانظُرُوا إِلَيْكُلِيفِ تَخْلُقِي فِي هَذِهِمَا ۖ ۱

روایت کا حاصل یہ ہے کہ حضور پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا :

« اللہ تعالیٰ کی طرف سے مجھے اپنی طرف دعوت دی گئی ہے اور میں نے قبول کر لی ہے اور میں تم میں دو بھاری چیزوں پھوڑتا ہوں ۔ ایک ان میں سے دوسرا چیزے پڑی ہے۔ اللہ کی کتابت میں کی مثال اس طرح ہے: یہیسے آسان کی جانب سے زمین کی طرف ہستی دراز کی گئی ہو اور یہی سما عترتِ اہل بیت ۔ ویکھنا! تم ان کے حق میں کس طرح یہی جانشینی کرتے ہو یعنی ان سے کیسے معاملہ کرتے ہو ۔ »

ناظران یا تکمیلین کی خدمت میں گزارش ہے کہ روایتِ علمیں کے اسنادِ جمع کرنے کے سلسلہ میں جو مطالعہ جاری تھا اس میں، میں نے کوشش کی ہے کہ جس کتاب میں بھی یہ روایت باسندل گئی ہے اور وہ کتاب اہلسنت کی طرف منسوب کی جاتی ہے اُن کو میں نے نقل کر لیا ہے تاکہ قاعدہ و ضوابط کے ذریعہ اس کے صحبت اور قسم کو معلوم کیا جاسکے۔ اس سلسلہ میں صحیح ضمیم اور ضمیم اللہ عنہ میں بھی یہ روایت ملی ہے اور اسے میں نے بلطفہ معن سند کر دیا ہے۔

یر پیغمبر علی واصح رہے کہ اس "صحیحہ علی رضا" میں حصی روایات درج ہیں اُن سب کی ایک سند ہے جو ابتدائے صحیحہ لہذا میں درج ہے۔ اسی سند پر صحیحہ کی صحبت

کا مدار ہے۔ اب ہم فیل میں اکابر علماء رجال و محدثین کی آراء جو اس صحیفہ مقتولہ بلالی پر  
کے حق میں ہم کو میسر ہوئی ہیں، لیکن وہنہ میش کرتے ہیں۔ اس کے بعد اس روایت کے قبل  
یا بعد میں قبول کا مسئلہ بڑی آسانی سے حل ہو جاتے گا۔

۱- میرزان الاعدال للذہبی جلد دیوم ص ۲۲ میں اس صحیفہ کے راوی کی نسبت لکھا، کہ  
عبد اللہ بن احمد بن عاصم عن ابیه عن علی الصضا عن ابیه بتلث  
النسخۃ الموضعة بالاظلة ما یتفک عن وضعه ای وضعه ابیه مقال الحسن  
بن علی التہجی کان امیالہ میک بـ المختـ

۲- اسی طرح اسان المیزان جلد سوم شمارہ ۱۰۹ و ص ۲۵۳ میں حافظ ابن حجر عسقلانی نے  
یعنیہ ذکور الفاظ کے ساتھ اس کو ذکر کیا ہے۔ ہر دو الرجال کا حامل یہ ہے کہ عبد اللہ  
بن احمد نے ایک شخمر روایت جملی اور ضعی امام علی رضا اور ان کے ایسا اجداد کی طرف،  
منسوب، کر رکھا ہے۔ یاقوت خوراس نے اس صحیفہ کو وضع کیا ہے۔ یا اس کے باپ نے  
یہ خدمت انجام دی ہے اور حسن بن علی زہری نے کہا ہے کہ یہ شخص امی تھا اور پسندید  
اوی میں تھا۔ نیز مادر ہے کہ یہ عبد اللہ بن احمد مشہور امام احمد بن حبل کا بیٹا نہیں ہے۔  
کوئی دوسرا شخص ہے۔ خیال رہے کہیں خلط شہ ہو جاتے۔

۳- حضرت امام ملا علی قاریؒ نے یہی اپنی کتاب التصیرۃ فی احادیث المرضع  
طبعہ مطبع محمدی لاہور ص ۳ میں اس مردی شخمر کے متعلق تصریح فرمادی ہے کہ  
”وَعَبْدُ اللَّهِ بْنُ اَحْمَدَ عَنْ ابِيهِ عَنْ الصِّضَا عَنْ ابِيَّهِ مِرْوَجَةً سُخْرَةً بِالظَّلَّةِ“  
موضعی مذکور میں فیک عن وضعه او عن وضع ابیه۔

۴- علامہ شوکانیؒ یہی اپنی کتاب ”خانہ المجموع فیت احادیث المرضع“ مطبعہ  
طبع محمدی لاہور ص ۱۵۰ پر بالروایات لکھتے ہیں:  
وَعَنْهَا نَسْخَةٌ مِنْ رَوْاْيَتِهِ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ اَحْمَدَ عَنْ ابِيهِ عَنْ الصِّضَا عَنْ ابِيَّهِ  
كَلَّاهُ اَمْوَنْجَةً بِالظَّلَّةِ۔

حامل یہ ہے کہ، عبد اللہ بن احمد نے امام علی رضا کے باپ دادا کے نام منسوب کر کے

ایک جملی اور ضمی مسخر نوگوں میں پھیلایا ہوا ہے۔ ان بڑے بڑے علماء کی تصريحات اور  
بيانات، بتوارہ ہے میں کہ یہ صحیفہ علی وضائے نام سے جو مسخر نوگوں میں مشہور ہے وہ علی اللہ  
بْنِ احمد بن عاصم الطانی یا اس کے والد کی کرم فرمائیوں میں سے ہے۔ سند میں نہایت صمد  
اور معتبر مستقویوں کے نام اس لئے تجویز کئے گئے ہیں کہ لوگ بلاچون و چرا اس سند عبارک کو  
ویکھ کر صحیفہ جوزہ تسلیم کر لیں گے۔ اس تفصیل سے اس صحیفہ کی تمام روایات کا دنبہ اختلاض  
ہو گیا۔ روایت حلقین بھی اس صحیفہ میں موجود ہے اور اسی زمرہ میں شمار ہو گی۔ واللہ عالم۔

**علمی سندل التشریع** اگر تسلیم کر دیا جائے کہ متدرجہ بالا روایت معتبر ہے تو بھی  
یہ میں مضر نہیں۔ اولاً اس لئے کہ اس کا مفہوم اپنی جگہ بالکل  
صاف ہے کہ :

قرآن مجید کے نئے ایک رسمی کی مثال دے کر سمجھایا گیا ہے کہ اس کو معتبر طبقی سے  
پکڑا جائے اور اس کے ساتھ تسلیم کیا جائے اور عترت شیعیین اولاد شریف اور ایوبیت  
ان کے ساتھ ہون کا معاملہ کرتا چاہئے اور ان کی تو قیر و تعظیم کا خیال رکھا جائے۔ ان کے  
ساتھ محبت سے پیش آنا، ان کے حقوق کی رعایت کرنا، گویا اس وصیت کی روح ہے  
اس مفہوم و مضمون کے ساتھ اہل سنت کو پورا اتفاق ہے کسی قسم کا کوئی اختلاف نہیں۔  
ثانیاً اس روایت مترجہ بالا میں ایسے الفاظ مفہود ہیں جن سے وجوب تسلیم  
ثابت ہو اور اہل بیت کی اطاعت لازم قرار دی گئی ہو کہ اگر ان کے ساتھ تسلیم نہ کیا گی  
تو مظلالت اور گمراہی لازم آئے گی۔

پس یہ روایت اگر صحیح بھی ہے تو بھی اہل السنۃ کو مضر نہیں ہے اور دوستوں کو،  
ان کے دعوے کے اشیاء کے لئے مفید نہیں ہے۔

## اسداد از طبقات م ا بن سعد

(ابی عبد اللہ محمد بن سعد بن منیع الہاشمی۔ المتوفی ۲۳۵ھ، مجری)

احبَّنَا هاشِمُ بْنُ القَاسِمِ الْكَافِي حَلَقَنَاهُ لِلْجَنَاحِ طَلَحةً عَنِ الْأَعْمَشِ عَنْ عَطِيَّةٍ عَنْ أَبِي

سعینہ الخدیری عن النبي صلی اللہ علیہ وسلم قال افی اویشک ان ادھی فاجیب و افی  
تارک فیکما النقلین کتاب اللہ و معرفت کتاب اللہ و حکم مسلم لذت المذاہل ایضاً  
و معرفت اهل بیت و ایضاً الطیف الجیز آخرین اتممانت یتقر قاحثی مرد اعلیٰ الحوض  
کیف تخلافت فیهما۔ لہ

حاصل یہ ہے کہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ عنقریب مجھے اللہ کی طرف  
سے دعوت اجل پہنچے گی، میں قبل کروں گا اور میں تم میں دو ہماری چیزیں چھوڑ رہا ہوں  
اللہ کی کتاب اور عترت۔ کتاب اللہ کو یا ایک رسمی ہے جو آسمان سے زمین کی طرف رہا  
کی گئی ہے اور عترت میری ایجیت ہے اور طیف و خیر نے مجھے خبر دی ہے کہ یہ دونوں  
ایک دوسرے سے الگ نہیں ہوں گے۔ حتیٰ کہ دونوں میرے باہ ہوض پر وارد ہوں گے،  
میرے بعد ان کے حق میں کس طرح معاملہ کر دے گے؟

ذکورہ استاد میں ایک شخص عطیہ نے ہے جو محنت مجدد ہے۔

فیل میں اس کی پوری تشریع درج کی جاتی ہے:-

رجال کی کتابوں میں۔ اس عطیہ عوqi کے کوائف درج کئے جاتے ہیں۔ پہلے  
ابستت، کی کتب رجال میں سے اس کا حال درج کیا جائے گا۔ اس کے بعد الزام کو  
پائیں مکمل تک پہنچانے کے لئے شیعہ رجال میں سے بھی اس کی حالت نقل کی جائے گی۔  
ہم نے آئندہ بھی بہت سے مقامات میں بھی طریقہ اختیار کیا ہے کہ سُنی رجال کی کتابوں  
میں سے اس رادی کے حالات ذکر کرنے کے بعد شیعہ رجال سے بھی اس کے کوائف  
پیش کر دتے ہیں۔ اس طریقے سے دستوں پر الامم پوری طرح عائد ہو سکے گا۔

## عطیہ عوqi کتب جال میں

۱۔ عطیہ بُن مَعْدِنِ الْعَوْقِفِ الْجَذَّبُ الْكَوْفِيُّ الْمُحْسِنُ ..... بخاطر کہیں کائن شیعیاء لہ

یعنی یہ شخص روایت میں کثیر المختار تھا شیعی مسلم کا تھا جس سے روایت لیتا تھا، اُس کا نام نہیں ذکر کرتا تھا لے

۲..... عطیت الحرف ضعیف قموضع لا يحتج كتب حدیثه الاعلا  
جهة التحجب یا لبس فی الکلین یا بی سعید فی غنف المذربی

یعنی یہ آدمی ضعیف ہے اور اس درجہ کا ضعیف ہے کہ اس کی حدیث کا صحنی ناجائز ہے گوئی تجویب کے طور پر نقل کی جاتے اور یہ تدیس کیا کرتا تھا اس طرح کہ وہ حقیقت محمد بن انس ابی ابلی سے ابو سعید کی کنیت کے ساتھ روایت کرتا اور لوگ یہ سمجھتے کہ ابو سعید خدری صحابیؓ سے روایت نقل کر رہا ہے۔ ۳

۳..... مسلم بن الحجاج حکم عطیت الحرف فقال هو منعيت الحدیث  
تمقال بالغفات عطیتہ کات یا فی انکلین ویساله عن التفسیر وکان یکنیه بی سعید  
فی قول قال ابو سعید دکات هشیم فیض قفت حملہ عطیۃ ..... قال الجونجاف مأله، و  
قال النساۃ ضعیف ..... دکات یکنیہ ابن علی یعنی مع مشیرہ اهل الکوفہ قال ابن حیان  
وکذا ابو سعید قیم وحکمہ فاذاقیل له فی حملہ بیهذا؟ فیقول حملہ ابو سعید فی تومن  
انتہی بیا با سعید الحدیث اتساراہ الکلین لا يحتج كتب حدیثه الاعلا جهہ التحجب  
قال ابو جکت الزوار کات یکنیہ لاثیۃ التبیع ..... کقال الماتج لیس بمحجوبہ وکات یقطرہ  
علیاً عتلہ الکلین ۴

مطلوب یہ ہے کہ عطیت عونی کے متعلق مسلم بن الحجاج کہتے ہیں کہ یہ شخص حدیث  
کے باب میں ضعیف ہے۔ مجھے یہ بابت پتھی ہے کہ عطیت عونی محمد بن انس ابی ابلی کی  
کے پاس ایسا کرتا تھا اور اس سے متعلقات تفسیر قرآنی دریافت کرتا اور ابلی کی  
کنیت اس نے اپنی طرف سے تجویز کر رکھی تھی اور کہا کہ ابو سعید توہن کرتا ہے،  
اور شیعی عطیت کی حدیث کو ضعیف قرار دیتے جو زبانی کہتے ہیں یہ شخص شیعی

کی طرف رعنبت رکھتا تھا اور نسائی نے کہا ہے کہ یہ شخص ضعیف ہے۔ ابن عذر اس کو کوفہ کے شیعوں میں شمار کرتے ہیں۔ ابن حبان کہتے ہیں کہ عطیہ سے کوئی دریافت کرتا کہ آپ سے کس نے یہ حدیث بیان کی؟ تو وہ کہہ دیتا مجھ سے ابوسعید نے بیان کی ہے۔ لوگ مکان کرتے کہ یہ اس نے ابوسعید خدری صحابیؓ سے روایت کی ہے حالانکہ وہ، ابوسعید کہہ کر، بلکہ مراد ایسا۔ اُس کی حدیث نقل کرنا ناجائز ہے مگر از راه تجہب نقل کی جائے۔ ابویکبر بزار اس کو شیعوں میں شمار کرتے ہیں اور ساجی نے کہا ہے کہ یہ شخص جدت نہیں ہے۔ اور علیؓ کو تمام صحابہ پر مقدم جانتا تھا۔ لہ

۲- عطیہ بنت سعد بن العرفی الکوفی تابعی شیعہ ضعیف۔ .... قال سالم بن المرادي  
كَانَ عَطِيَّةً يَسْتَشْيِعُ ..... كَاتَ مِكْتَبَهُ بَابَ سَعِيدٍ فَقَوْلُهُ قَالَ أَبُو سَعِيدٍ قَلْتُ يَعْنِي بِهِمْ أَنَّهُ  
الْخَلْدُ بَعْدَهُ قَالَ إِلَيْكُمْ إِنَّهُمْ ضَعِيفُونَ۔

حاصل یہ ہے کہ عطیہ عوفی کو فی تابعی مشہور ہے۔ ضعیف ہے۔ سالم مرادی کہتے ہیں کہ عطیہ "شیعہ" مسلم رکھتا ہے۔ ابوسعید خدری صحابیؓ کی طرف ہم ولیم کے لئے اُس نے اپنے شیخ بلکی کی یہ کوئی تھام کر رکھی تھی۔ نسائی اور ایک جماعت نے اس کو ضعیف قرار دیا ہے۔ لہ

منذکرہ بالا تو ضمادات کے بعد عطیہ عوفی صاحب کس درجہ کے بزرگ ہیں؟ محتاج تشریع نہیں۔ اُن کی تعلیم کی کہاں اپنے ہم مسلم شیخ محمد بن السائب بلکی کے ذریعہ سے جو علمی رہی وہ عربیاں ہو چکی ہے۔ ایسے شخص کی روایت کسی قیمت پر بھی قبول کے لائق نہیں ہے۔ عوفی مذکور کے منہ میں یہ عرض کرتا ہے جانہ ہو گا کہ اس کلشن خدا بن السائب بلکہ مسیحی مبشر ہی نہیں بلکہ اس کو دیوب

کالیڈر ہے لہ اور بلکی کی پوزیشن دوستوں کے ہاں جو کچھ ہے، اُس کے لئے کہتا ہے تکمیلی  
المقال فتحیقۃ احوال الرجال، القسمۃ التادس فی الماجاہیل، باب الحیم کا مطابق  
تکمیل خاطر کے لئے کافی شافی ہے۔

ان اُسٹاد اور شاگرد بلکی دعویٰ ہے کہ دو کی کرم فرمائیوں میں سے یہ روایت ثعلبین  
بھی ہے جس کو ہمارے بعض علماء نے یونیجی اعتماد اپنی تصنیفات میں ذکر کر دیا ہے اور  
اے محض ایک فضائل کا عنوان سمجھ کر اس کے اسناد کی طرف توجہ ہیں کی۔ اب ہم دوستوں  
کے لئے اُن کی اپنی کتب رجال سے اس کی تائید نقش کرتے ہیں تاکہ اُن پر ازام مکمل ہو سکے۔

## عظیمہ عوّی شیعہ کتب رجال میں

۱۔ ..... عظیمہ العوی میں اصحاب باقر علیہ السلام۔

رجال ماقعہ فی "عظیمۃ النکفیۃ" ان عزیزی میں اصحاب باقر علیہ السلام ہے  
یعنی عظیمہ عوی کوئی کام امام محمد باقر علیہ السلام کے احباب و اصحاب میں شامل ہے اور  
محمد رضا استرا باوی نے اس کو اپنے رجال میں درج کیا ہے۔  
معلوم ہوا کہ عظیمہ عوی فریقین کے ہاں مسلم و پیغمبر شیعہ ہیں غلبہ اُن کی روایت متناسب  
فیہ مسائل میں قابل اعتماد اور صحیت نہ ہو گی۔

## ۲- اسناد مصنف ایں بکر عبد اللہ بن محمد اُن ای شیعہ متوافق

"حکیمتنا عرب سعید ابو حمود الحنفی عَنْ شَوِیْک عَنْ الرُّكَّابِيْنِ عَنْ  
الْقَاسِمِيْنِ حَتَّىْ زَيْلَبْتَ تَأْمِیْتَ رَضِیَ اللَّهُ تَعَالَیْ عَنْهُ قَالَ وَالَّتَّا  
رَسُولُ اللَّهِ صَلَّی اللَّهُ عَلَیْهِ وَسَلَّمَ اِنَّ فَتَأْمِیْکَ مِنْكُمُ الْحَکِیْمَتَیْنِ هُنَّ يَعْلَمُوْنَ كَاتِبَه  
عَذْرَفَ اَهْلَ بَیْتِیْ وَ اَهْمَدَنَّ يَتَقَرَّبُوْنَ تَحْتَ يَمِدَّ اَعْلَمَ الْحَوْضَ" ۶۷

سے تقریب ایشیب ص ۳۷، میرزان الاحمدی ص ۴۷، ہندیب التهدیب ص ۱۷

لہ جامع الرؤاۃ ص ۵۲۹، جلد اول، بطبع ایران۔ رجال ماقعی مکمل ص ۲۵، جلد دوم لہ مصنف مذکور ص ۱۲۱  
جلد ۲۔ قلمی منزہ، باب فضائل ابیتی صلی اللہ علیہ وسلم وَ اَعْلَمُهُ اللَّهُ، موجود در کتابہ پیر جنہاً بنده

مندرجہ بالا اسناد کی تفہیش و تحقیق کی گئی ہے۔ اس میں ائمہ کے شاگرد و شریک ایسے پائے گئے ہیں کہ ان کی روایت قابل قبول نہیں ہو سکتی۔ فریضین کے اسماں جاں سُنّتی و شیعہ سے شریک کی جو پوزیشن و تقبیح ہوئی ہے اس کو ہم نظر انصاف کی خاطر سامنے رکھ دیتے ہیں، اس سے قبول روایت کا معاملہ خود بخود واضح ہو جائے گا۔

## شریک مذکور سُنّتی رجال میں

۱۔ قانون الموصوعات میں طاری الفتنے نے لکھا ہے:

..... شریف بن عبد اللہ الکعبؑ صَعْدَةَ حَبِيبٍ

سُنّتی بیکھی یعنی میں نے اس شخص کو ضعیفۃ الحدیث قرار دیا ہے لہ

۲۔ قال ابْنُ سَعْدٍ فِي طَبَقَاتِهِ كَانَ شَرِيكُ كَثِيرِ الْمَدِيْرَاتِ وَكَانَ يَغْلِطُ كَثِيرًا

یعنی ابن سعد کہتے ہیں کہ شریک کثیر الحدیث کے ساتھ کثیر الخطأ بھی تھا لہ

۳۔ قال الدَّجْهَىُ، قال ابْنُ مَبَارِكَ حَدَبِيتُ شَرِيكَ لَمِنْ دَشِيشِيُّ۔ قال الْجَوَاجِلِيُّ سَيِّعَ

الْخَطَّمُضَطَرِبُ الْمَدِيْرَاتُ ..... قال ابْو زُرْعَةَ كَانَ كَثِيرَ الْمَبِيْرَاتِ صَاحِبُ وَهُمْ يَغْلِطُ

اسْلَانًا ..... قال عَبْدُ اللَّهِ ابْنُ ابْدِيلِ اتْ شَرِيكَا كَانَ لَشَنِيعُ

یعنی ذہبی کہتے ہیں کہ ابن مبارک نے کہا ہے شریک کی روایت کوئی شے نہیں

ہے۔ جو زبانی کہتے ہیں کہ شریک کا حفظ خراب تھا اور اس کی حدیث میں اضطراب

تھا۔ ابو زرعہ کہتے ہیں کہ یہ شخص کثیر الحدیث ہونے کے باوجود ذہبی تھا اور کوئی یاد غلطی

کرتا تھا۔ عبد اللہ بن ادریس نے کہا ہے کہ شریک تو شیعی یزگ ہے۔ لہ

۴۔ حافظ ابن حجر تہذیب میں کہتے ہیں:

..... قال ابْنُ الْقَطَابِ شَرِيكُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ كَانَ مَشْهُورًا بِالْتَّلَمِيسِ ..... قال ابْنُ زُرْعَةَ

اَنَّهُ مَأْلِكٌ عَنِ التَّصْدِيقِ عَلَى الْمَذْهَبِ سَيِّعَ الْحَفْظُ، كَثِيرُ الرَّهْمَ، مُضَطَّرِبُ الْمَدِيْرَاتُ

قال التاجيُّ كأن يُشَبِّهُ إلى الشیعَ المُفْرِطِ -

یعنی این قطان کہتے ہیں۔ شرکیں بن عبداللہ مدليس کرنے میں اپنے بیش کو بوقت روایت ظاہر تھے کرتا، بلکہ اس کی جگہ کسی اور کو ذکر کرتا شہرت رکھتا ہے۔۔۔ ازوی کہتا ہے کہ مدرب میں اعتدال سے ہٹ کر غالمی ہو گیا تھا، حافظہ خراب رکھتا تھا، کثیر الوم تھا۔ اس کی روایت میں انصباط تھیں تھا۔ بلکہ اضطراب تھا اور سماجی کہتے ہیں کہ یہ زرگ نیز قسم کا شیخ دعا لے

٥- قال ترمذى: "شَرِيكٌ كَثِيرُ الْغَلطِ" .

٦- قال أبا جابر لا يقرن مقام المحجّة بالخ

شريك بن عبد اللہ شیعہ حاصل میں

۱- رجال مامقانی تفتح المقال میں ہے کہ :

یعنی کتاب کشت الخرہ میں شرکیں کا امامی ہوتا منصوص ہے اور یہ چیز اس کی  
نجایت و شرافت کو ثابت کرتی ہے لہ

۲- "تحفۃ الاحباب فی فادہ اثار الانسان" میں شیخ عیاس تیمی نے اس کا تذکرہ چالایا ہے آخیز امام جعفر صادقؑ کی ایک دعا اس کے حق میں نقل کی ہے جو اس کے مخلص مولیٰ

## ۲- اسناد مُسند اسْقِيقِ بن اہویہ

المتوسي ٢٣٦، (موال العياثة الأتوار ١)، جلد اول،  
٢٣٨، احمد بن فضيل بن محمد باكثير در وسیله الماء، گفته: عن علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ

له تأثير في المنهج <sup>٣٢٣</sup> جلد حبام طبع دكـن - له ترمذى شرائف ص ٣ جـلـدـاـبـابـجاـءـفـالـضـرـمـقـوـهـرـيـنـ وـلـثـلـاثـتـةـ المـغـنـى ص ١٩٤ جـلـدـاـعـتـشـبـيـاتـ لـهـ رـجـالـمـاـقـمـانـىـ مـهـمـهـ ٢- ٥ـ هـ تـحـفـةـ الـجـابـ صـ٥ـ

وَكَرَّسَ اللَّهُ وَجْهَهُ أَثَّ الْمُتَجَزِّئِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قَالَ قَدْ تَرَكْتُ فِنِيمَهَا اثْ أَخْذَتْ مِنْهُ بِهِ لَهُ وَسَبَبَتْ بِأَنْكَهُ كِيدَهُ دَاهَلَ بَيْتَهُ، اخْرَجَهُ اسْعَتْ بْنَ رَاهْوَاهِهِ هَفْ مُسْنَلَهُ هَفْ طَرْلَهُ كَثِيرَهُ زَيْدَهُ مُحَمَّدَهُ بْنَ عَمْرَ بْنَ عَلِيٍّ بْنَ ابْنِ طَالِبٍ بْنَ ابْنِ شَعْرَانَ جَلَّهُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ -  
منْ اسْعَتْ بْنَ رَاهْوَاهِهِ هَلْ كَتَبْ بِالْكُلِّ فَوَادِرَاتِ مِنْ سَهْ بَهْ - يَهْ اسْنَادَ كَامِنْ  
جَهْدَهُ بَهْمَنْ نَهْ عَيْقَاتُهُ الْأَنْوَارِ جَلَدَ أَوْلَهُ ۱۲۰۰ سَهْ لَقْلَهُ كِيَا - مَنْ ذَكَرَهُ كَوْدَهُ كَيْ روَايَتْ  
كَثِيرَهُ زَيْدَهُ رَوْهِيَ كَيْ ذَرِيْهُ سَهْ حَفْرَتْ عَلِيَّهُ سَهْ مَرْوِيَهُ - ابْ كَثِيرَهُ زَيْدَهُ كَيْ  
پَوْرَشَنْ جَوْ عَلَمَاتَهُ رَجَالَهُ كَهَانَهُ بَهْ وَهُهُ ذَلِيلَهُ مَيْشَنْ كَيْ جَاتِيَهُ -

١- «قال ابن أبي طه في كتاب الحرج والتعليق ..... سعيد رحيم بن معاين عن كثيرون نيد فقال ليس بذلك الفرق ..... فقال ابو زرعة هو صدوق في الحديث » ٣

٢- قال الزهبي في المثلثات ..... قال ابو زرعة في الحديث ..... قال الشافعی ..... قال ابی الحسن الباقر وليس بحقیقی » ٤

٣- قال ابی حیف التميمي ..... قال ابن خزيمة عن ابن معیف ليس بذلك وکان اتفقاً قال ليس بشیئ ..... قال الشافعی ضعیف ..... قال ابو جعفر طبری کثيرون نيد يخدا هم ممتن لایحتج بمنقوله ..... ٥

٤- قال الشافعی في كتاب الصعفاء والمرتعكين کثيرون نيد ضعیف ٦ هرچار حال جات کا حامل یہ ہے کہ ابن معین نے اس شخص کیشیزون زید کے حق میں کہا ہے، محمد بن کریم کے زادیک قوی نہیں ہے یعنی وقارہ کہا ہے یعنی یا اب حدیث میں کوئی بھی نہیں ہے۔ ابو ذر ع رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ اس میں ضعف پایا جاتا ہے، پختہ نہیں ہے۔

له از میر جامیں اکھنڑی شیشی سے الجرح والقدمل ص ۱۵۴ ج ۲- ق ۲ میزان الاعدال ص ۲۵۳ ج ۲  
گہ تہذیب البہذیں ص ۲۱۳ ج ۲ ششم۔ جبکہ کتاب اضعافہ والمرتوں کیں مطیعہ محنتاً رخ ضمیر خاری

ابن مدینی نے لکھا ہے کہ محدثین کے ہاں یہ قوی نہیں ہے۔ نبأی نے کہا ہے ضعیف  
اور طبری سمجھتے ہیں کہ اس کی نقل قابلِ صحبت نہیں ہے۔

ان پار حوالہ جات میں محدثین نے اس امر کی تصریح کر دی ہے کہ یہ شخص  
یا یہ حدیث میں ضعیف ہے، قوی نہیں ہے اور اس کی منقولات قابلِ صحبت نہیں  
ہیں۔ اگرچہ یعنی نے اس کی توثیق کی ہے لیکن وہ لائی توجہ نہیں ہے کیونکہ الجرح مقدمہ  
علیٰ التغایل پس روایت بالا درجہ قبولیت سے ساقط ہو گی۔ اس وضاحت کے بعد  
اپ چاہے اس روایت کو صاحب "دیلمۃ الہائل" اپنی کتاب میں درج کریں یا کوئی دوسرے  
مصنفوں اس کا ناقل ہو رہے الفتاویٰ کے قابل نہیں ہے۔ نیز واضح ہے کہ جامع صنیروں  
کی شرح فیض القدری میں علامہ عبدالرؤوف المنادی نے تحت حدیث لا بیکواعدا  
التبیت اذ اعلیٰ اهله۔ کثیر بن زید پر جرح ذکر کرتے ہوئے اس کو ضعیف قرار دیا ہے  
لہذا اس کے ضعیف و محروم قرار دینے میں ہم متفق نہیں ہیں۔ پہلے علماء بھی اس شخص  
کو ضعیف بتا پکے ہیں۔

متہ شعباتُ الاتوار ص ۱۳۱، جلد اول میں لکھا ہے دکھنارواہ الدخلاف  
بسمیہ ابوالبشر محمد بن احمد الاصفہنی الدوبلانی فی الذریستہ الطاہرہ۔  
یعنی دوبلانی نے بھی اس کو اسی سند کے ساتھ ذکر کیا ہے۔ اب دوبلانی کی سند کے  
لئے الگ جواب کی حاجت نہیں ہے۔

قوٹ: فیض القدر شرعاً جامع صنیروں ص ۲۷۴ سے بھی کثیر بن زید کا  
حال قابلِ رجوع ہے دیکھا جائے۔

## اسانید مُسند احمد بن حبیل الشیعیانی۔ مُتوفی ۲۳۱

روایت "العلیین" مسند احمد میں ہماری تلاش کے موافق آٹھ مقامات میں پائی  
گئی۔ ارادہ ہے کہ ہر ایک مقام کی پوری روایت بین سند کامل پیش کر دی جائے  
ہر ایک سند پر اس کی متعلقہ بحث مکمل طور پر حاضر خدمت کر دی جائے۔ ناظرین کرام

ان شاء اللہ تعالیٰ خود فیصلہ فرمائیں گے کہ ایسی مجرورح السناد و محبل روایات صحیح قابل اعتماد  
بسوکتی میں یا نہیں؟

## روایتِ اول

حدیثنا عبد الله حدیثنا ابن حذفہ بن عاصی حدیثنا اسحاق بن عاصی حدیثنا اسحاق بن عاصی  
بن یوسف عن عثمان بن المغيرة عن علی بن ریحانہ قال لفیت زید بن  
ارقم و هر داخل علی المختار اوخارج من عنده فقلت له أسمعك  
من رسول اللہ وصلت اللہ علیہ وسلم یعتد اپنی تاریخ فیکما الشفیلین  
قال فعم - لہ

یہ روایت اول اپنے مقہوم میں محبل واقع ہوئی ہے۔ اس موقع پر نہ روایت کنندہ  
تھیں کے مقہوم کی تشریع کی ہے تھی اس جگہ بخی کیم سے وضاحت مذکور ہے  
۔ یہاں صرف اتنا مذکور ہے کہ زید بن ارقم سے دریافت ہوا کہ اپنی تاریخ فیکما الشفیلین  
کے خلاف آپنے بخی کیم مسلم اللہ علیہ وسلم سے سُنے ہیں؟ انہوں نے کہا ہاں سُنے ہیں؟  
تو مہتر ہے کہ اس کا ایسا مطلب ہی بیان کیا جائے جو فریضیں کو مسلم ہو سئی یہاں  
شفیلین سے مزاد کتاب اللہ و حدیث رسول اللہ اور روایت کامقہوم آیات قرآنی و  
ادحادیث بخی کے بالکل موافق ہے اور سبق علیہ معنی ہے۔ فلپڑا اس روایت کو کسی  
متازع غیر مسلم میں پیش کرنے کی حاجت بھی نہیں ہے۔ دوسری گزارش یہ ہے کہ یہ  
روایت مندرجہ اپنے مقام میں محبل واقع ہوئی ہے، مثبت مدعاهیں ہے۔ اثبات بخوی  
کے لئے واضح دلیل کی حاجت ہوئی ہے۔

حدیثنا عبد الله حدیثنا ابن عاصی حدیثنا عبد العبد اللہ  
بن ابی سلیمان عن عطیۃ العووف عن ابن سہیل الخدی

## روایتِ دوم

لہ منہ امام احمد رضا ۳ جلد ۲۔ تحت مندرجات زید بن ارتم

قالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَدْ تَرَكْتُ فِيكُمْ مَا أَخْذَ مِنْهُمْ لَكُمْ  
فَتَنَاهُ بِعَيْنِكُمْ أَحَدُهُمَا أَكْبَرُ مِنَ الْأُخْرَ كَاتِبُ اللَّهِ حَبْلٌ مَمْدُودٌ مِنَ الشَّمَاءِ  
إِلَى الْأَرْضِ وَعَرَفَتْ أَهْلُ بَيْتِي دَانُوهُمَا لَنْ يَقْرَأُوا حَقَّيْقَتِي يَرَوُنَ الْحَقْوَنَ لَهُ

## رواية سوم

حدَّثَنِي أَبُو حَمْدَةً أَبُو سَعْدَةَ أَبُو عَلَمٍ، أَخْبَرَنِي أَبُو اسْرَائِيلُ، يَعْرِفُ أَسْمَاعِيلَ  
بْنَ اسْمَاعِيلَ التَّلْمِيذِ عَنْ عَطِيَّةٍ عَنْ أَبِي سَعِيدٍ، قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى  
اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا تَرَكْتُ فِيكُمُ الْقَتَلَيْنِ أَحَدُهُمَا أَكْبَرُ مِنَ الْأُخْرَ كَاتِبُ اللَّهِ  
حَبْلٌ مَمْدُودٌ مِنَ الشَّمَاءِ إِلَى الْأَرْضِ وَعَرَفَتْ أَهْلُ بَيْتِي دَانُوهُمَا لَكَيْرَةً  
حَقَّيْقَةً مَيْدَادَ غَلَّتِ الْحَرْفُونَ. ۝

## رواية هشام

حدَّثَنِي أَبُو شَعْبَانَ أَبُو حَمْدَةَ أَبُو سَعْدَةَ يَعْرِفُ أَبْنَ طَلْحَةَ عَنْ الْقَفْشَشِ عَنْ عَطِيَّةِ الْعَرَوَفِ  
عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدَّارِ عَنْ التَّبَّاجِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ إِذَا تَرَكْتُ أَنْ أَذْعُنَ  
لَأَجْيَبٍ وَإِذَا تَرَكْتَ فِيكُمُ الْقَتَلَيْنِ كَاتِبَ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ وَعَرَفَهُ كَاتِبَ اللَّهِ حَبْلٌ مَمْدُودٌ  
مِنَ الشَّمَاءِ إِلَى الْأَرْضِ وَعَرَفَتْ أَهْلُ بَيْتِي دَانُوهُمَا لَنْ يَقْرَأُوا حَقَّيْقَتِي أَنَّهُمْ لَنْ يَقْرَأُوا  
حَقَّيْقَةَ مَيْدَادَ الْحَرْفِ فَانظُرْ فِي بَيْتِ خَلْفَرْ فِي هِنْهِمَا. ۝

## رواية هشام

حدَّثَنِي أَبُو شَعْبَانَ أَبُو حَمْدَةَ أَبُو سَعْدَةَ أَبُو عَلَمٍ يَعْرِفُ أَبْنَ سَلَيْمانَ عَنْ عَطِيَّةِ  
أَبِي سَعِيدٍ الْخُدَّارِ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا تَرَكْتُ فِيكُمُ  
الْقَتَلَيْنِ أَحَدُهُمَا أَكْبَرُ مِنَ الْأُخْرَ كَاتِبُ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ حَبْلٌ مَمْدُودٌ مِنَ الشَّمَاءِ  
إِلَى الْأَرْضِ وَعَرَفَتْ أَهْلُ بَيْتِي أَلَّا تَهُمُّنَ يَقْرَأُوا حَقَّيْقَتِي يَرَوُنَ الْحَرْفَونَ. ۝  
لَهُ مَسْدَادٌ حِمْرَوْ ۹۷۲ - مَسْدَادٌ خَدْرَى لَهُ مَسْدَادٌ حِمْرَوْ ۲۴۲ مَسْدَادٌ خَدْرَى لَهُ مَسْدَادٌ حِمْرَوْ ۱۵۲ مَسْدَادٌ  
لَهُ مَسْدَادٌ حِمْرَوْ ۳۶۲ مَسْدَادٌ خَدْرَى لَهُ مَسْدَادٌ حِمْرَوْ ۴۰

روایت نمبر ۲ سے کہ نمبر ۵ تک ان ہر چار اسناد میں عطیہ غوفی بزرگ جوہہ اور  
یہیں۔ اس حضرت کی متعلقہ تفصیلات طبقات ابن سعد کے اسناد کے تحت درج کردی ہیں  
ہیں۔ ایک دفعہ پھر لاحظہ کریں جائیں۔ ایسے ساقط الاعتماد اور مائل عن الاقضاء لوگوں کی  
روایت توجہ کے لائق نہیں ہو سکتی۔

**تَقْتِيْهٌ** عبد الملک نے عطیہ سے اور عطیہ نے ابن سعید سے جو روایات مذکورہ بالا  
نفق کی ہیں۔ ان کے متعلق امام بخاری نے تاریخ صنیفین امام احمد سے  
ایک تصریح اور تفصیلی تصریح ذکر کیا ہے۔ اس کو ہم اہل علم کی توجہ کے لئے نقش کرتے ہیں۔  
”قالَ أَخْمَدُ فِي كِبْدِيِّ عَبْدِ الْمَلَكِ عَنْ عَطِيَّةِ عَنْ أَبِي سَعِيدٍ قَالَ السَّعِيدُ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تَرَكَ فِيمَكَ التَّقْلِيْدِ — احْدَادِ الْكَفْرِيْتِ  
هَذِهِ مَنَاكِيرٌ“ ل

یعنی عطیہ کی ابوسعید سے یہ کوئیوں کی روایات ہیں، ان کو منکر روایاتے  
تعجب کریں جاتا ہے۔ نفق لوگوں کے خلاف مردی ہیں۔

### روایت ششم

حد شاعبد اللہ، حتیث (احمد بن حنبل)، حدثنا المسوی بن عامر، ثنا شبلی، عن  
الریکن عرب القاسم بن حثنا عن زید بن ثابت ثابتاً قال، قال رسول اللہ صل الله علیہ وسلم  
انف تارک فیکم الخلیفین کتاب اللہ عز وجل حبل مسند قد مایر الشایع والآخر  
دعا تقویت و آنهم مافی میقتضی تقویت میردا على الحرمَن۔ ل

### روایت هفتم

حدیث ابن شنا الجی احمد الزبری، شنا شبلی، عن الریکن عرب القاسم بن  
حثنا عن زید بن ثابت ثابتاً قال، قال رسول اللہ صل الله علیہ وسلم

اَنْ تَأْتِيْكُمْ فِيْكُمْ مُخْلِقَتِيْنَ كَاتِبَ اللَّهِ وَ اَهْلَ بَشَرَتِيْنَ وَ اِنْتَمَاكُمْ تَعْزِيزَ قَاحِظِيْرِ عَدَا  
عَلَى التَّوْفِيقِ بَجِيْعِيْا . لَهُ

ان ہر دو سندوں کے متصل یا چاہ گزارش کی جاتی ہے کہ ان دونوں میں شرکیں بن عبداللہ  
ہے جس کی مکمل پوزیشن صنعت ابن ابی شیبہ کے اسناد کے تحت پیش کی جا چکی ہے  
کہ یہ شخص ضعیف ہے، مفترض الحدیث ہے۔ کثیر الفلط ہے۔ روایی الحفظ ہے۔ متن  
شیبہ بزرگ ہے اور تیر قسم کا شیعہ ہے۔ ان توصیحات کے بعد اُس کی اس باب میں  
روایت قبول کر لینے کا سوال بھی نہیں پیدا ہوتا۔

## روایت ششم

حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ، حَدَّثَنِي أَبْنُ شَاسْمَعِيلِ بْنِ ابْنِاهِمِ عَوْنَى إِلَى حَيَّاتِ الْمُتَّهِيْنِ  
حَدَّثَنِي يَزِيدُ بْنُ سَحَّاتَ الْمُتَّهِيْنِ قَالَ إِنَّطَلَقْتُ أَنَا وَحَصِيفَتُ بْنَ سَارِقَ وَعَمْرَقَ  
مُسْلِمَ إِلَى زَيْدِ بْنِ أَبْدُوْرَمَعْدَرَ فَلَقَنَتَاهُ جَلَسَتَا إِلَيْهِ قَالَ لَهُ الْمُعَاصِينَ لَقَدْ لَعَنَتْكُمْ يَا زَيْدُ  
حَيْدَرَا كَثِيرًا، رَأَيْتَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَسَعْتَ حَلْبَيْشَ وَ  
غَزَّوْتَ مَعَهُ وَهَلَّتَ حَلْفَةً لَقَدْ رَأَيْتَ يَازِيدَ كَثِيرًا كَثِيرًا، حَدَّثَنِي يَا زَيْدُ  
مَا رَأَيْتَ وَرَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ؟ فَقَالَ يَا ابْنَ اَبْنِي لَقَدْ كَبَرْتَ سَرِيْقَيْ  
وَقَدْ وَعَمَدْتَ وَزَيْنَتَ بَعْضَ الْذِيْنِ كَنْتُ اَبْنِي مِنْ تَسْوِيلِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
وَسَلَّمَ فَمَا حَلَّتْكُمْ فَمَا بَلَّوْتُ وَمَا اَفْلَأْتُ ثُمَّ قَالَ قَاتِرَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
يَوْمًا حَطَّيْبًا فِي نَابِعَاءِ يَنْسِعِ خَنْجَانَ مَكَّةَ وَالْمَقْبِيَّةَ فَوَجَدَ اللَّهَ وَالْمَلَائِكَةَ وَعَنْقَهُ  
ذَكَرَ ثُمَّ قَالَ اَتَابَعْتُ اَلْمَايَا اِلَيْهَا النَّاسُ اِنْهَا اَنْجَرَ يَرْشِكَ اَنْ يَأْتِيَنِي رَسُولُ رَبِّي  
عَزَّ وَجَلَّ فَأَبْجِيْبَهُ وَإِنِّي تَارِيْخُكُمْ السَّكَلِيْنَ اَوْلَمَا كَتَبَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ فِيهِ  
الْمُشْرِقُ وَالْمُؤْلِقُ فَخَذُذُوا بِكِتابِ اللَّهِ تَعَالَى وَاسْتَمِكُرُوا بِهِ هُنْتُ عَلَى سَكَلِيْبِ  
اللَّهِ وَرَغِبَ قَيْبَرِ، قَالَ ذَلِكَ بَعْيَنِ اَذْكُرُ كُمُّ اللَّهِ فِتْ اَهْلَ بَشَرَتِيْنَ ذَلِكَ  
كُمُّ اللَّهِ فِي اَهْلَ بَشَرَتِيْنَ اَذْكُرُ كُمُّ اللَّهِ فِي اَهْلَ بَشَرَتِيْنَ لَهُ  
لَهُ مَنْ اَحْمَدَ مُنْتَهِبَ كِنزِ الْعَالَمِ ۱۹۰، جلد ۵۔ لَهُ مَنْ اَحْمَدَ مُصْفِي٢۳۲، جلد ۴، مختصر مُنْدَدَاتٍ

یہ روایت مند احمد جلد چہارم منادات زید بن ارقم میں مردی ہے  
 تحریک اسی طرح یہی حدیث مسلم شریف جلد ثانی باب فضائل علمی علی خلیفہ  
 میں بھی پائی گئی ہے۔ انشا اللہ تعالیٰ ارادہ ہے اس کی تحقیق اور مکمل تشریع مسلم شریف  
 کی روایت کے تحت ثابت کی جائے گی۔ الگ الگ یحیث تحقیص چلاتے کاموئی فائدہ نہیں  
 لہذا ناظرین کرام اس کی متعلقہ تحقیق و بیان ملاحظہ فرماسکیں گے۔ سند کے اعتبار سے یہ روایت  
 ہمہ تم مجرموں ہیں اور سند مغلل ہے۔ صرف ہم اس کے متن کی تشریع عزم کرنا  
 چاہتے ہیں فہ انشا اللہ تعالیٰ مسلم شریف کی روایت کے تحت مغلل درج ہو گئی کچھ  
 انتظار فرمائیں۔

## اساد مُسْدَّد عَبْدِنَ حَمِيدٌ۔ مُتَوَّقٌ ۲۳۳/۲۲۹ مُهْرِی

” حَدَّثَنِی يَحْيَى بْنُ عَبْدِ الْخَمِيدِ قَالَ حَدَّثَنَا شَرِيكٌ عَنِ الرَّجَبِينِ عَنِ  
 الْقَاتِلِيِّ بْنِ دِكْتَانَ عَنْ زَيْدِ بْنِ ثَابَتٍ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ قَالَ قَالَ  
 رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِنَّمَا تَأْكِلُ كِبِيرَةَ مَوَاتٍ تَمَسَّكَتْ  
 بِهِ أَنْ قُتِلُوا، إِنَّكُمْ لَتَأْكِلُ أَهْلَ بَيْتِي وَإِنَّمَّا تَكْثِرُ  
 حَتَّى يَرِدَّ أَعْلَمَ الْخَرْفَعَ ”۔ لہ

اس اسناد میں دو بزرگ ایسے ہیں جن کی پوزیشن قابل شنید ہے۔ ایک یحییٰ بن  
 بن عبد الحمید۔ دوسرا اس کا شیخ شریک بن عبد اللہ ہے۔ پھر ان دونوں میں سے،  
 شریک صاحب کا حال تفصیلاً اس سے قبل ابن ابی شیبہ کے اسناد میں لکھا جا چکا ہے۔  
 مکار کی حاجت نہیں۔ البتہ یحییٰ بن عبد الحمید کا قابل ذکر حال ذیل میں درج کیا جاتا ہے  
 مصنف طبائع خود انصاف فرماسکیں گے کہ ان لوگوں کی روایت درجہ قبول حاصل  
 کر سکتی ہے یا نہیں؟

# یحییٰ بن عبید الحمید اہل سنت کتب رجال میں

۱۔ یحییٰ بن عبید الحمید الحنفی کروف روی عن شریاب ..... آتا احمد  
 فقان کات نکنیت چھاراً و قال نسائی ضعیف ..... قال محمد بن عبد اللہ  
 ابن الحنفی کتاب ..... قال ابن عذر جماعت احادیث احادیث مناکر ..... آتا  
 شیعی لغیف ..... قال زیاد ابن القوب سمعت یحییٰ ابن الحنفی قولاً کات  
 معاویہ علی غیر ملت الاسلام ..... قال زیاد کتاب عذر اللہ .....  
 حاصل یہ ہے کہ یحییٰ بن حنفی مذکور کے متلقن امام احمد کہتے ہیں کہ شخص علی لاعران  
 جھوٹ کہتا تھا۔ نسائی نے اس کو ضعیف قرار دیا ہے۔ محمد بن عبد اللہ نے اس کو بڑا  
 دروغ کو کہا ہے۔ ان عدی اس شخص کی روایات کو منکر روایات شمار کرتا ہے اور  
 یہ شخص سخت لغیف رکھنے والا شیعہ ہے۔ زیاد بن ایوب کہتا ہے کہ میں نے اس شخص کو  
 یہ کہتے ہوئے سنا ہے کہ معاویہ ملت اسلام پر قائم نہیں تھا، مگر اُس خدا کے دشمن نے  
 جھوٹ کہا ہے۔ ل

۲۔ یحییٰ بن عبید الحمید ..... مازن الداکنی ..... آتا یثیر الحادیث .....  
 قال ناس عبد ..... قال ابن نعیم الحنفی کتاب ..... قال محمد بن عبد الرحمن  
 البزار کذا اذ اقتننا ای الحنفی ..... تکیت ..... لامنه البلاکی ..... قال ابو الشیخ  
 الامضی ..... الحنفی ..... عکت زیاد بیت الطوسی ..... سمعت یحییٰ بن عبد الحمید  
 یقین ..... کات معاویہ علی غیر ملت الاسلام ..... قال کتاب عذر اللہ .....  
 ..... قال الزہبی ما شرح الردائیۃ ..... و قال الشافعی ضعیف۔

مطلوب یہ ہے کہ یحییٰ بن حنفی مذکور کو ہمیشہ سے ہم پہچانتے ہیں کہ یہ روایات چرا تا  
 ہے۔ ابن فیرنے کہا ہے کہ حنفی کتابی ..... محمد بن عبد الرحیم بزار کہتے ہیں کہ جب ہم  
 حنفی مذکور کے ہاں جا کر بیٹھتے تو ہم اس شخص سے بلا یاد مصائب کھلتے اور واضح

ہوتے اور یہ حادیٰ امیر معاویہؓ کو علتِ اسلامی پر نہیں سمجھتا تھا۔ مگر یہ اللہ کا دشمن جھوٹ کہتا ہے اور ذہنی نے کہتا ہے کہ میں اس شخص سے روایت نقل کرنے کو حلال نہیں سمجھتا۔ نبی نے اس کو ضعیف قرار دیا ہے۔ لہ

## میمی بن عبد الحمید شیعہ رجال میں

یحییٰ بنت عبد الحمید الحلفیۃ ..... لہ کاتب عنہ محدث جبت الرجب بن یحییٰ  
(است) (بُشْر)

۲۔ قال ابو عمر و کشمی ..... قال یحییٰ بنت عبد الحمید الحلفیۃ فت کتابہ المؤلف

فی اثبات احادیث امیر المؤمنین علیہ السلام التلامذ المخ

یسمی حادیٰ مذکور نے علی علیہ السلام کی امامت کے اثبات میں

ایک کتاب تالیف کی ہے۔ ابو عمر و کشمی نے بھی اس کی تصریح کی ہے لہ

۳۔ اسی طرح مختص المقال فی تحقیق احوال الرجال۔ قسم خاص، باب الیام میں اس بزرگ کو غیر معلوم رواہ میں شامل کیا گیا ہے۔ نیز ساقہ، ہی مختصر اشارات کے ذریعہ اس کو رجال بخاری اور نہرست شیعہ طوسی میں مندرج دکھایا گیا ہے۔

## اسنا در روایت میں از سعد بن دارمی

ابکھر عبد اللہ بنت عبد الرحمن التمہمی۔ متوفی ۲۵۵ھ  
محمد دارمی کا پورا نام اس طرح ہے۔ عبد اللہ بن عبد الرحمن بن الصفل المتمیی الدارمی  
المرقدی (المتمیی) ۲۵۵ھ، ان کا اساد مکمل مندرجہ ذیل ہے:

حَدَّثَنَا جعْفَرُ بْنُ عَوْنَى حَدَّثَنَا الْمُجَاهِدُ عَنْ مِنْدِبِ حَيَّاتِهِ عَنْ زَيْدِ

بْنِ أَرْقَمِ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا مَا خَطَبَ بِأَخْرَجَ اللَّهَ

وَآتَى عَلَيْهِ ثَعْقَالَ يَا إِنَّهَا النَّاسُ إِنَّمَا يَأْتُونَ بِثَعْقَالَ يَوْمَ شَكَّ أَنْ يَأْتِيَنَّ رَسُولُ

ریف فاجیہہ دایق تاریخ فیکم الثقلین اول قماعا کتاب اللہ فیہ المُهَدُّدِی والثور فتمت کوا  
بکامب اللہ وحدندا بہ وحث علیہ در غرب فیہ شرقا لد اهل بیتی اذکر کے اللہ فی  
اہل بیتی ثالث مراثت - لے

واضح رہے کہ دارمی شریف کا اسناد روایت پڑا بالکل صحیح مفضل ہے اور  
زید بن ارقم کی یہ روایت وہی ہے جو سلم شریف باب فضائل علیؑ میں زید بن ارقم سے  
مردی ہے۔ صرف قدر سے اجلال و تفضیل کا فرق ہے اس کے متعلق جتنا قدر کلام  
ہم عرض کرنا چاہتے ہیں وہ مسلم کی روایت کے تحت ایک فرمادی ذکر کیا جائیگا۔ ناظرین کرام،  
دارمی کی روایت پڑا کی متعلقہ بحث کو سلم کی روایت کے تحت ہی مفضل بلا خطر فرمائیں۔

## اسناد از نوادرالاصول حکیم ترمذی متوافقہ ۲۵۵

قبل از اس کہ کتاب مذکور سے اسناد بعث کامل متن نقل کیا جائے ایک چیز قابل وصف  
ہے۔ روایت تعلیم کی تلاش کے سلسلہ میں ایک کتاب "ینابیع المؤودة" (تألیف شیخ  
سیستانی) شیخ ابراہیم بنی قدوزی)، دستیاب ہوئی ہے۔ "مکتبۃ العرفان" بیروت (شام)  
کی شائع شدہ ہے۔ اس وقت یہ عرض کرنا ہے کہ ینابیع المؤودة کے ذریعہ ہم کو  
نوادرالاصول حکیم ترمذی کا اسناد جو کچھ میسر ہوا ہے، وہ ہم ینابیع سے نقل کر کے ذریعہ  
لانا چاہتے ہیں۔ یہ کتاب "ینابیع المؤودة" خاص کر شیعوں کے مذاق کے موافق تائیف  
کی گئی ہے اور نہام تراہی مسلمات کی تائید کے لئے روایات طلب دیاں جس کی گئی ہیں  
اس سے کتاب کا نال خود ظاہر ہے۔ بہر حال روایت کا اسناد بلفظ درج ذیل ہے۔

## اسناد روایت اول

ذی فی نوادرالاصول حدثنا ابی قائل حدثنا زین بنت الحبیب قائل حدثنا محرر حدثی بعث  
خریبود المکنی حدث ابی الطفیل غامرین داٹھلة عن حدیقة بنت اسید الغفاری وضی

الله عنه قال لعاصد رسول الله صلى الله عليه وسلم من حجتة الوداع فقال يا أباها  
الناس انت قد أتيتني في الطيبين أخبرك أنه لم يعرني يومئذ إلا مثلك تضفت عمر النبى  
الذى يليه من قيل و أنت أكلت أقى يوشك أن ادعى فأجيب و أنت فرطكم على الحوض  
و أنت سائلكم حيث ترددت على عن القلوب فالنظر و اكتيف مختلفون في هم القلوب  
الأكابر كتاب الله عن عجل سبب طرقه بسيار الله تعالى و طرفت بأيديكم فاشتملوا  
به ولا تضليلوا ولا استروا والقليل الا من عذر و عذرنا أهل بيته فما قد تناول في الطيبين  
النبي إنهم على يقنة حكمي يريد اعلى الحوض - له

فوازِ الاصحول کی مذکورہ منقولہ روایت کے روایۃ کو اسماں رجال سُنّی و شیعہ میں،  
دیکھنے سے جو تأثیرات میں حاصل ہوئے ہم انہیں بلا کم وکاست قارئین کرام کی خدمت  
میں حاضر کرتے ہیں۔ فلاغتبر عایا افغانی الا بصار۔

ان اسٹاد گرد دوپول کی کرم فرمائیوں سے یہ روایت بھی معمون احسان ہے۔

زید بن حَسْنٍ إِنْمَاطِي سُنْتِ رَجَالٌ مِّنْ

**زيديت الحسن القرشي، إلى الحسن المكري صاحب الاعظام**  
**ضعيف عن الثامنة**

-٤ زيد بن الحسن مصاحب الانطاط ..... قال ابو حاتم مذكر الحديث ...  
 -٣ قال ابو حاتم كوفي قديم بغداد . مذكر الحديث روى الله الترمذ  
 حديثاً واحداً ..... روى عن جعفر بن محمد بن علي بن الحسين و  
 معروف بن خريطة المكفي ...

حوالہ جات ہر سہ کا خلاصہ یہ ہے کہ زید بن الحسن صاحب الامانات کے لقب سے مشہور ہے اور ضعیف ہے۔ طبقاتِ رجال میں آنھوں طبقتیں اس کا شمار ہے۔ ابو حام کہتے ہیں

کہ یہ شخص کوئی نہ ہے۔ بعد ادھیں بھی آیا ہے۔ لفظ و معتبر لوگوں کے خلاف روایتیں چلاتے ہیں  
امام ترمذیؓ نے اس کی صرف ایک حدیث روایت کی ہے اور یہ امام جعفر صادقؑ<sup>ؑ</sup>  
سے اور معروف بن خربوذؓ مکنی سے روایت کرتا تھا۔ لہ

## زید بن الحنفی امناطی شیعہ رجال میں

۱۔ رجال تفسیری میں ہے:

زَيْدُ بْنُ الْحَنْفَةِ الْأَمْطَاطِيُّ قَالَ

۲۔ زَيْدُ بْنُ الْحَنْفَةِ أَسْنَدَ عَنْهُ قَالَ

۳۔ زَيْدُ بْنُ الْحَنْفَةِ أَسْنَدَ عَنْهُ قَالَ

۴۔ مامقانی میں ہے: وَظَاهِرُكُنْهُ إِمَامًا.....

ہر چیز احوالہ جات کا حاصل یہ ہے کہ زیدؓ مذکور مسند عنہ ہے یعنی اس سے  
شیعی روایات لی جاتی ہیں اور امام جعفر صادقؑ کے اصحاب میں شمار کیا گیا ہے  
اور مامقانی مزید اضافہ کرتے ہیں کہ اس کا "امام المذاہب" ہوتا ظاہر ہے۔ جو  
بزرگ ہمارے رجال میں صنیفت ہوں، مثلاً الحدیث ہوں، لفظ راویوں کے خلاف  
روایات فراہم کر کے قوم میں ترویج کرتا اُن کا شیوه ہو اور شیعہ رجال میں مردی عنہ  
ہوں۔ اُن سے روایت لی جاتی ہو، ائمۃ کے شخصی اصحاب میں شمار ہوتے ہوں مخصوص  
سلک رکھتے ہوں، ایسے لوگوں کی روایت چشم پوشی کرتے ہوئے کیے قبول کر لی جائے  
اس کے بعد اس کے استاذ معروف سمجھی کا ذکر خیرستے ہے:-

یاد رہے کہ معروف کے والد کو خربوذؓ سے بھی درج کرتے ہیں اور صرف بودھ سے  
امداد و مکیما جاتا ہے یعنی بعض دفعہ تخفیف کے طور پر خربوذؓ کو بودھ سے ذکر کر دیتے  
ہیں۔ فائدہ و استفادہ -

لہ تفسیر البیہقی ص ۱۶۷۔ میراث الانعام ذہبی، جلد اول صفحہ ۳۶۲۔ تہذیب التہذیب جلد ۳ ص ۲۰۷  
لہ تفسیری ص ۱۶۷۔ لہ مہتی المقال ایڈیشن ۲ باشرازادہ جامی الرؤاۃ احمد بن شیخ الممال ممتازی

# مَعْرُوفُ بْنُ خَرْبُوذُ الْكَعْكِيِّ رَجُالٌ مِّنْ

-١- مَعْرُوفُ بْنُ خَرْبُوذُ الْكَعْكِيِّ مَوْلَى أَلِ عَمَّانَ رَوَى عَنْ أَبِي الطَّفِيلِ  
عَامِرٍ بْنَ وَاثِلَةَ ..... قَالَ ابْنُ حَشِيمَةَ عَنْ ابْنِ مُعِينٍ ضَعِيفٌ . لَهُ  
..... رَبِيعًا وَهُمَّ دَكَانٌ أَخْبَارِيًّا ۔

-٢- مَعْرُوفُ بْنُ خَرْبُوذُ الْكَعْكِيِّ عَنْ أَبِي الطَّفِيلِ صَدُوقٌ شَيْعِيٌّ ... ضَعِيفَةٌ  
يَخْيَى بْنُ مُعِينٍ قَالَ أَحَدُكُمْ مَا أَدْرِي كَيْفَ حَدَّيْشَةَ ۔ لَهُ  
سُئِلَ يَحِيَى بْنُ مُعِينٍ عَنْ مَعْرُوفِ بْنِ خَرْبُوذِ الْكَعْكِيِّ الَّذِي رَوَى عَنْهُ  
دَكْيَيْهُ فَقَالَ ضَعِيفٌ ۔

ہرچار حوالہ جات کا مطلب یہ ہے کہ یہ معروف کی جو ابو الطفیل سے روایت  
کیا کرتا تھا، ابن معین اس کو ضعیف قرار دیتے ہیں۔ با اوقات روایت میں اس کے  
دہم ہوتا تھا اور ”اخیاری فرقہ“ سے تعلق رکھتا تھا۔ بعض کہتے ہیں کہ صدقوق تو ہے  
لیکن شیخید ہے۔ امام احمد اس کے حق میں فرماتے ہیں، میں نہیں جانتا کہ اس کی حدش  
کس قسم کی ہے؟ یعنی سے سوال ہوا کہ یہ کیسا آدمی ہے؟ انہوں نے کہا یہ ضعیف ہے،

# مَعْرُوفُ بْنُ خَرْبُوذُ الْكَعْكِيِّ شَيْعِهُ رَجُالٌ مِّنْ

مَعْرُوفُ بْنُ خَرْبُوذُ الْكَعْكِيِّ الْمَبْرُشِيُّ الْكُوفِيُّ ..... قَالَ الْكَعْكِيُّ أَنْفَاصًا  
فِي مَوْضِعِ أَخْرَابِهِ مِنْتَ اجْمَعَتِ الْعَصَابَةُ عَلَى تَصْنِيْفِهِ مِنْ  
أَخْبَابِ أَنْجَحَنَّرَقَالِيَّ عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِمَا السَّلَامُ وَالْفَتَادُوا الْكَعْكِيُّ  
بِالْفَقْهِ فَقَالُوا إِنَّهُ أَفْقَهُ الْأَقْلَمَيْنَ ۔

مطلوب یہ ہے کہ شیخ کشی نے کہا ہے کہ معروف بن خربوذ کی کوفی کا شمار ایسے

لوگوں میں ہے جن کے اصحاب امام باقر و امام جعفر صادق میں سے ہونے پر ایک جماعت نے اتفاق کیا ہے اور فقیہ مسائیں پر جن کے لوگ پیر و کار ہوتے ہیں اور اولین فقیہ کے شیخ میں یہ بہت بڑے فقیہ ہیں۔ ۷

۲- ”فِ الْأَنْتَمَىِ الْمَقَالُ ..... وَغَبُ الْوَجِيْزَةِ ثُقَّةٌ“ یعنی صاحب المنهی المقال نے ابو جیزہؑ کے حوالہ سے ذکر کیا ہے کہ یہ شخص معروف مکی ثقہ و معترض ہے ۷  
۳، ۴، ۵ - مکرُّرَحُ ثُبُّتْ خَرِيجَةٌ ..... قَالَ الْكَثِيرُ أَنَّهُ مِنْ أَجْمَعَتِ الْعَصَابَةِ عَلَى لَقْبِ يَقْتَمِهِ مِنْ أَصْحَابِ الْجَمْعَرَ وَالْجَمْعَرَ عَلَى اللَّهِ عَلَيْهِ الْكَلَامُ وَالْقَادُ وَالْهُمَّ بِالْفِقْهِ تَعَالَى إِنَّهُ أَفْقَهُ الْأَهْلَ وَلِمَنْ دَفَنَ الرَّجِيعَ وَالْبَلْعَةَ أَنَّهُ ثُقَّةٌ أَجْمَعَتِ الْعَصَابَةُ عَلَى تَصْحِيحِ مَا يَقْتَمِهُ عَنْهُ۔

یعنی جامع الرواۃ میں وہی اس کی صفات درج ہیں جو رجال تفسیری میں مذکور ہیں یعنی اصحاب باقر و صادق علیہ السلام سے ہے اور فقیہ مسائیں میں لوگوں کے لئے پیش رکھے اور اولین فقیہ کے شیخ سے ہے۔ مامعائی کہتے ہیں کہ یہ معترض شخص ہے جو کچھ بھی اس سے صحیح منتقل ہوا ہے اس کی صحیح پر جماعت نے اتفاق کیا ہے تو اور صاحب جامع الرواۃ نے مزید ایک یہ چیز بھی ذکر کی ہے کہ اصول کافی شریعت اور کتاب میں لایخضرة الفقیہ کی روایات کو یہ شخص بواسطہ ابو طفیل (اعام زین والملہ) علی المرتضیؑ سے روایت کیا کرتا ہے۔ ۷

۵- تحفۃ الاجابات میں بھی شیخ عباس قمی نے اس بزرگ کی توثیق درج کی ہے لکھتے ہیں کہ:

”شیخ کشمی روایات در درج و قدر اور دکر کردہ مگر آں روایات ضعیف است و معروف بطول سجدہ معروف است۔“ ۷

مُلْكُمُ الْمَعَالِ فِي تَحْقِيقِ أَحْدَاثِ الرِّجَالِ، الْعَتَمَةُ لَا دُلُفُ لِلْعَاتِ،  
مِنْ أَكْيَ تَوْثِيقِ إِنَّ الْفَاطِرَ كَيْ لَمْ يَجْعَلْ كَهْ: -  
”هُوَ أَقْرَبُ مِنَ الْمُتَوَلِبِ بَعْدَ فَاعَلَّا لِجَمَاعَةِ“.

یعنی معروف نکح کی تو شیخ کرتا زیادہ صحیح اور درست ہے۔ ۲۷  
تمام قلیں و تعالیٰ کا حاصل یہ ہوا کہ معروف صاحب و مستول کے ہاں بڑے محترم  
راوی ہیں اور ان کی صحابی ارباب کے راوی ہیں اور بڑے عابد زادپری ہیں بڑے بڑے  
فہیاء۔ میں ان کا شمار ہوتا ہے اور جمارے ہاں جوان کی پوزیشن ہے وہ اور درج  
ہوچکی ہے۔ ایسے مہربانوں کی پچھوں قسم روایت از روئے قواعد اہل سنت اخذ نہیں  
کی جاسکتی۔

## روایت دوم از نوادر الاصول

یہ روایت جابر بن عبد اللہؓ سے مردی ہے اور بغیر استاد کے بالفاظ ذیل درج ہے  
عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ  
عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي حَجَّتِهِ يَدْعُ عَرْقَةَ وَهُنَّ عَلَيْهِ نَاقَةُ الْعَصَمَةِ يَحْطُبُ  
فَتَبَعَّتْهُ يَقْتُلُ أَيْمَانَ النَّاتِمِ قَدْ تَرَكَتْ فِيمَكَمَتْ أَخْذَتْ تِبَّهَ أَكْثَرَ  
تَفَسِّيرَاتِ اللَّهِ وَجَهْرَقَ. أَهْلَ بَيْتِهِ۔ ۲۸

نوادر الاصول کی اس دوسری روایت کا استاد کمیں سے باوجود تلاش کے میسر نہیں ہوا  
المبتدا پہلا راوی جو صحابی ہے وہی ذکر کر دیا ہے، باقی یونچ کی پوری سند صاحب ہے۔  
سک ٹابت ہے۔ ہمارا خیال ہے کہ جابر بن عبد اللہؓ کی روایت یعنیہ ابھی الفاظ کے  
ساتھ جامع ترمذی میں موجود ہے جو مشہور حدیث امام ابو عیینہ ترمذی کی تصنیف ہے۔ یہ  
دہی روایت ہے اور اس جامع ترمذی کی روایت پر علقمیریب متعلق بحث آرہی ہے۔

انشاء اللہ تعالیٰ تھوڑی سی استھان فرمائیں تکیب خاطر ہو جائے گی۔

صاحب نوادرالامول کی روایات اور تصانیف کے حی تین میں ایک ضروری تحقیق شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی نے بُستان المحدثین "میں ثبت فرمائی ہے۔ ناظرین کرام کی معلومات میں ضاائقہ کی خاطر ہم مناسب خالی کرتے ہیں کہ آخر بحث میں وہ بھی مندرج ہو چکے ہیں" یاد داشت کہ در تصانیف ایشان ایوب عبد اللہ محمد بن علی بن اعین بن بشیر بن المؤذن الملقب پھیکم ترمذی) احادیث غیر صحیہ و موضوعات میاں مندرج است و سبب ایسی حادثہ راخود ایشان بیان کردہ اندر۔ وظیقات شراوی ذکور است کہ ایشان میں لفظ نہ کہ من یہ چکاہ تفکر و تدبر و تأمل پیش از کارتصیف نہ کردہ ام و نہ غرض من آنست کہ کسی ایں مولفات را میں ثبت کند بلکہ چوں مراقب ہیں وقت میں شد تسلی و آلام پر تصییف میں خیم و ہر صورت مجاہدی ریسمی نوشتم پس معلوم شد کہ اکثر مصنفات ایشان از قبل مسودات است محتاج ہے نظر ثانی و تہذیب و تصحیح و حذف و اصلاح ماندہ" ۱۷

ترجمہ: یعنی معلوم ہونا چاہئے کہ حکیم ترمذی کی تصییفات میں بہت سی غیر صحیہ و موضوع اجھی، روایتیں مندرج ہو چکی ہیں۔ اس چیز کی وجہ خود ان سے طبقات شراوی "میں ذکر کی گئی ہے، اس طرح کہ حکیم ترمذی کہتے تھے، میں نے تصییف و تالیف کے کام میں اسے قبل کبھی تدبر و تفکر نہیں کیا اور تھی ہی میری خواہش ہی طبع ہے کہ یہ تالیفات میری طافر مسوبد کی جائیں۔ بلکہ جب کبھی مجھے قبض کا عارضہ اہل تصوف کی اصطلاح کے موافق قبض و حادثی مراد ہے پیش آتا تو تسلی و سکون کی خاطر تصییف و تالیف کی راہ اختیار کر لیتا اور جو کچھ قلب پر وار دات گزرتے ان کو جنپڑ تحریر میں لاما بتا بیریں معلوم ہوتا ہے کہ ان کی اکثر تصییفات مسودات کے درجہ ہی میں رہ گئی ہیں جو نظر ثانی کی محتاج ہیں۔ ان کی تہذیب و تصحیح، حذف و اصلاح نہیں ہو سکی۔

حضرت شاہ صاحبؒ کے تبصرہ کے بعد نوادرالامول کا درجہ اعتماد تو واضح ہو چکا ہے خصوصاً

بکھر خاں کسی عقیدہ اسلامی کے اثبات کے لئے اس قبیر کی روایات اخذ کی جاؤ ہی ہوں تو اور احتیاط کی ضرورت ہے، اور صحبت و سقم کا خیال کرنا ازیں ضروری ہے۔

## نواور الاصول کی بحث کا ضمیمہ

مشہور قول ہے کہ جو تینہ یا پندرہ ہوتا ہے۔ نواور الاصول حکیم ترمذی کی شانی رتوت جو حابیر بن عبد اللہ سے مروی ہے جس کی سند کے حدیم حصول کا ہم اپنی جگہ افسوس کر رہے تھے۔ اتفاقاً کتاب نیایع المودۃ جز شامالت کامطالعہ کرتے ہوئے مذکورہ روایت سملک سند کے ساتھ میسر ہو گئی۔ اس وقت بے حد سترت ہوئی کمکن الفاظ اسناد جو نیایع المودۃ میں پائے گئے ہیں، اس طرح ہیں:

وَفِي نَوَادِ الْأَصْوَلِ حَدَّثَنَا نَصْرُ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ الرَّشَّابِ قَالَ حَدَّثَنَا زَيْدٌ  
بْنُ الْحَكَمِ الْأَنْدَاعِيُّ عَنْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَابِرٍ فِي  
رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ قَالَ سَوْلَةُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي جَمِيعِ  
دُهْرِ عَسَلَةِ نَافَةِ الْقَصْرِ يَخْطُبُ فَجَمِيعَهُ يَقْتُلُ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي قَدْ  
تَرَكْتُ فِيمَا تَرَكْتُ أَخْنَتُ بِهِ لَنْ تَعْنِلَا كَاتِبَ اللَّهِ وَعَرَقْتُ أَهْلَ بَيْتِي لَهُ  
أَوْلًا تَاظْرِينَ كَرَامَ پَرِيرَهُ وَاضْعَفْهُ بَكَرَ  
بِرْ قَامَ سَدَ وَبِيَہِ بِے جو ترمذی  
شَرِيفِ میں روایت تلقین کے تحت عقریب آہی ہے۔ صحبت سقم کے اعتبار سے  
زید بن الحسن انعامی کی وجہ سے یہ قام معاملہ خراب ہو رہا ہے۔ اس کی تفصیل یہی بھی ہی  
ای نواور الاصول کی پہلی سند میں پوری تشریح کے ساتھ درج کر کچے ہیں، اعادہ کی  
 حاجت نہیں۔

شانیاً یہ کہ نیایع المودۃ کی توضیحات سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ کتاب نواور الاصول حکیم ترمذی کی روایات مقام اعتماد میں جس درجہ کی بھی ہیں۔ اصل منہج میں پورے استاد نام کے ساتھ مدون تھیں لگر کرتا ہے طبع کرنے والے لوگوں نے وقت طبع اکثر دو مشیر اس نام قطبی و بڑی

گردئے ہیں تاکہ حمپ کتاب کم رہے پہلی نوجاتے۔ صاحبِ نیایت کے ہاں وہ اہل فتنہ قتلی  
فوادر الاصول حفظ ہے جس میں وہ بعض اسانید پورے نقل کر دیتے ہیں۔ وَاللَّهُ أَعْلَم  
بِحَقْيَةِ الْحَالِ۔

## اسناد صحیح مسلم شریف

از مسلم مِنْ الْجَاجِ الْقَشِیرِ (متوفی ۲۶۱ھ)

روایتِ لطین کے جتنے اسانید سبم جمع کر کے میدانِ تحقیق میں پیش کرو رہے ہیں۔  
آن میں سب سے زیادہ صحیح اور متصل اسناد مسلم کا ہے اور مسند احمد کی روایات میں سے  
پیشتم روایت کا اور دارمی کا اسناد بھی بالکل صحیح و متعلق ہے اور یہ تمیزوں متوں وسائل  
متن واحد ہیں۔ مسند احمد کو روایت اور مسلم کی روایت میں تو لفظاً بھی کوئی خاص تفاوت نہیں  
نہیں شاید کسی ایک حرف کا فرق آجائے البتہ دارمی کی روایت لفظاً مختصر ہے لیکن معنی  
اس میں بھی کوئی فرق نہیں ہے۔ رواۃ نے روایت پاہنچی کرتے ہوئے اس مضمون کو  
مختصر کر دیا ہے۔ اس لحاظ سے یہ ایک بھی روایت ہے، فلہذا ان کی تفصیل بھی یکجا کرنی مناسب  
ہے۔ امام احمد اور دارمی کے متوں روایت پسلے اپنے اپنے مقامات پر درج ہو چکرے ہیں۔  
اب صرف مسلم شریف کی روایت مکمل پیش کی جاتی ہے۔ اس کے بعد ان پر سہ متوں کی  
تفصیلات یکجا عرض کی جائیں گی۔

حدیثی ذہیر بن حرب و شیعیان بن مخلد جیعاع عن ابن علیہ (اسمعیل

بن ابراهیم) قال ذہیر حدثنا اسمعیل بن ابراهیم، حدیثی البیهیان

حدیثی یزید بنت حیات قال انطلقت ابن اوصیات بن سبیرہ و حرب بن مسلم

الذی ذید بن ارقم فلم آجستہ اللہ قال له حصیتان قد لقیت یازید خیراً کثراً

رأیتَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَمَعْنَى حَدِيثِهِ وَعَزَّزَتْ مَعْنَى

وَصَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَقْدْ لَقَيْتَ يَازِيدَ خَيْرَ الْأَكْثَرِ اَحَدَ شَيْءٍ يَا يَازِيدَ مَا سَمِعْتَ

میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم قال یا ابن اخی و اللہ لقہ کے بروث  
 سبھی و قدم عہدی و نسبت بعض الہتی کہت اسی من رسول اللہ  
 مکتوب اللہ علیہ وسلم مت تاحد شکر فاقیر و مالا فلا تکلینہ رہتہ  
 قال قام رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم یوماً فیما خطيباً بساعی دیدعی خُبَّاً بیت  
 مکتوب المدینۃ خود اللہ داشتی علیہ دو عَظَّمَ ذکر ثہ قال اما بعد اولاً  
 ایسیا الناس فاتحہ آنالیشی روکش اٹھیا پائی بھی رسول رب فاجیب داناتارک  
 نیکما الشقایق اول تھا کتاب اللہ فی الحدیث والقرآن، فخندقہ بکتاب اللہ  
 داشتہ کوابہ فتحت عکس کتاب اللہ در عقبہ فیہ شہ قال داہل بیت  
 اذکر کہ اللہ مجتہ اهل بیت، اذکر کہ کعبہ اللہ فی اهل بیت، اذکر کہ  
 اللہ فی اهل بیت، فقال له الحصین و مت اهل بیت میان بیت الیس لنشائیه  
 میں اهل بیت، قال نبایہ میں اهل بیت و مکتوب اهل بیتہ من حرم الصدقۃ  
 بعدہ قال میت ہوئے، قال حمد اہل علیتی داں عقیل داں جعفر داں عباس  
 قال کل حوالہ حرم المتدہ قال نعم لہ  
 یعنی زید بن حیان کہتے ہیں کہ میں اور حسین بن سبیرہ و عمر بن مسلم تیتوں زید بن ارقم رضی اللہ  
 عنہ کے پاس گئے۔ جب ہم لوگ ان کے پاس بیٹھ گئے تو حسین نے ان سے کہا کہ لے زید!  
 آپ نے خیر کشیر حامل کی ہے۔ حضور علیہ السلام کا آپ نے دیدار کیا۔ آپ کی احادیث  
 سیں اور ان کے ساتھ ہو کر جہاد کیا۔ آپ کے بیچھے نازیں پڑھیں۔ اے زید! آپ نے  
 خیر کشیر پاپی۔ حضور علیہ السلام سے جو آپ نے نہیں ہے وہ ہم کو بیان کیجیے۔ زید جواب  
 میں کہنے لگے۔ اللہ کی قسم، اے بھتیجے! میری عمر ٹڑی ہو گئی ہے اور بعض چیزیں جو رسول  
 اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تھیں یاد نہیں وہ اب بھول کیا ہوں۔ لہذا جو کچھ میں تم کو بیان  
 کروں اس کو قبول کرو اور جو بیان نہ کر سکوں اس کی تھیتی میں تکلیف دو۔ پھر اس کے  
 بعد زید کہتے ہیں کہ ایک روز رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمارے درمیان غیر ختم میں

جو مکہ و مدینہ کے درمیان واقع ہے کھڑے ہو کر خطبہ دیا۔ پس آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اللہ تعالیٰ کی حمد و شنبایان کی اور وعظ و نصحت فرمائی۔ پھر اس کے بعد فرمایا کہ اے لوگو! میں بھی ایک انسان ہوں یعنقریب اللہ کی جانب سے قاصدِ موت میرے ہاں پہنچے گا میں تبول کروں گا اور میں تم میں دو بھاری چیزیں پھوٹے جاتا ہوں۔ ان دو میں سے پہلی چیز اللہ کی کتاب ہے، جس میں ہدایت اور قدر ہے پس اللہ کی کتاب کو پکڑو اور اس کے ساتھ ملک کرو۔ پس حضرت نے کتاب اللہ کے عالی پر برائیخ نہ کیا اور اس کی رغیث لالہ پھر اس کے بعد فرمایا اور میرے اہل بیت ہیں۔ تم کو اپنے اہل بیت کے متعلق خدا کی یاد دلاتا ہوں۔ اپنے اہل بیت کے متعلق خدا کی یاد دلاتا ہوں۔ اپنے اہل بیت کے متعلق خدا کی یاد دلاتا ہوں۔

کی یاد دلاتا ہوں۔

حاصل یہ ہے کہ اہل بیت کے متعلق وصیت کی حیات ہی ہے کہ ان کے ساتھ عمده سلوک اور حسن معاملہ کرتا ہوگا۔ ان کے ساتھ مودت اور محبت و توقیر و تعظیم کرنی ہوگی اُن کے حقوق کی رعایت پیش نظر رکھنی یوگی۔ تاکہ ان پر مظاہم اور رختی وارد نہ ہو۔

مندرجہ ذیل امور اس روایت کے متعلق قابل توجہ ہیں:

۱۔ حضرت زید بن ارقم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی یہ روایت اُن زمانہ کی بیان کردہ ہے جیسا کہ وہ خود یہی وساحت سے فرمائے ہیں کہ عمر یہی ہو گئی ہے۔ دلائل کو دیکھئے تو نہ ہوتے مدت دراز ہو گئی ہے جو حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے مُنْبَی ہوئی چیزیں اُب پوری طرح محفوظ نہیں رہیں۔ زید بن ارقم نے جیسے بیان بیان روایت سے قبل ایک محدث ذکر کی ہے۔ اسی طرح اُن سے مندرجہ صفحہ ۳۶۶ / ۳۶۶ جلد چہارم کی روایت، ششم میں بھی یہی الفاظ محدث مردی ہیں جیسا کہ اپنے مقام روایت میں گز چکا ہے اور ابن ماجہ بابۃ التوقي فی الحدیث صفحہ ۴ میں بھی یہی الہما محدث حضرت زید موصوف سے منقول ہے چنانچہ عبد الرحمٰن بن ابی لیلیٰ چیز اُن کو ذکر کرتے ہیں کہ:

حَدَّثَنَا عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ (زَيْدٌ) كَبَرَا وَنَبَّأَنا

دَالْحَدِيثِ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَشَدِيدٍ۔

یعنی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے ہیں حدیث سنائے تو زید حباب میں کہتے ہیں کہ ہماری عمر ٹرپی ہو چکی ہے، نیاں آگیا ہے، حضور اکرمؐ سے حدیث نقل کرنا مشکل کام ہے۔

۲۔ روایت ہذا کے متصلًا بعد اس مضمون کی ایک دوسری روایت زید بن ارقم سے مشکل کے اسی مقام میں مردی ہے۔ اس میں اہل بیت سے ازواجِ مطہرات کا خارج ہونا ذکر کیا ہے اور روایت ہذا میں اقرار ہے کہ ازواجِ مطہرات بنی کریم اہل بیت میں داخل ہیں۔ ایک ہی روادی سے ایک ہی روایت میں اس طرح کے دو مخالف قول کا پایا جانا ضبط کے خلاف ہوا کرتا ہے۔

۳۔ اس روایت میں تعلقین (دو مختاری چیزیں) کے بعد اقتضم کتاب اللہ کا ذکر صریحًا کرو دیا گیا ہے اور شاید ہماں کا ذکر نظر نہیں کیا گیا کہ دوسری کیا چیز ہے؟ نیز کتاب اللہ کے ذکر کے ساتھ ضروری تشریحات فرمادی گئی ہیں کہ اس میں ہرایت و نور ہے، اس کو اخذ کیا جاتے۔ اس کے ساتھ تمکن کیا جاتے۔ اس پر عمل کرنے کے لئے برانگیختہ کیا گیا ہے۔ اس کے مانند کی ترغیب دلائی گئی ہے۔ ادھر اہل بیت کے ساتھ یہ الفاظ جن سے ان کا مدار دین ہونا ثابت ہو سکے اور واجب الاطاعت ہونا معلوم ہو سکے ہیں ذکر کئے گئے بلکہ ان کے ساتھ حسن سلوک اور محبت کرنے کی تعلقین فرمائی گئی ہے۔ جس میں کسی کو کلام نہیں ہے اور یہ امر میں الفریقین مشتمل ہے۔

۴۔ نیز روایت ہذا میں شہ قال کے الفاظ اس بات کو ظاہر کر رہے ہیں کہ تعلقین میں دوسری چیز اہل بیت نہیں ہے۔ عربی زبان میں ثم کا لفظ تراخی مضمون کے لئے آمکرتا ہے۔ یہ بتلار بنا پے کہ اہل بیت کا ذکر سابقہ مضمون سے جدا ہے۔ اس سے قبل کچھ اور مفہوم بیان کیا جا رہا تھا جس کو روایت کرتے والے نے حذف کر کے شہ قال کے الفاظ کہہ کر اب اہل بیت کا نیا مضمون شروع کر دیا ہے۔ حال یہ ہے کہ لفظ شعر کے بعد اہل بیت کا ذکر کیا جانا بالکل جدید چیز ہے۔ اس کا دلعق کے ساتھ کوئی لفظ و تعلق نہیں ہے۔ اس وجہ سے کہ کسی مسئلہ اور متصل کلام کے درمیان شہ قال کا لفظ

مورزوں نہیں تھے تا۔ چنانچہ خود اسی روایت میں اس شق سے پہلے دوبار لفظ ثنا کا استعمال موجود ہے۔ ان تمام مقامات میں غور فرمایا جائے تو مسئلہ واضح ہو جائے گا۔

۱۔ پہلی بار زید بن ارقم نے اپنے خطاب کو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیث بیان فرمائے سے قبل ایک معقول معدودت کی ہے کہ عمر ریسیدہ ہو گیا ہوں۔ زمانہ دراٹ گزگیا ہے یعنی پھر اس فرماؤش ہرچی ہیں اب جو کچھ اور راہ خود ذکر کروں۔ اسی پر اکتفا کرنا ہو گا۔ اس طویل تہمید کے بعد ثنا قال کا لفظ لایا گیا ہے۔ یعنی اب مقصود کی بات شروع ہوتی ہے۔ اس مقام میں شق سے قبل و شق کے بعد کا متفاوت ہونا بالکل واضح ہے۔

۲۔ دوسری وفہ اس روایت میں شق کا استعمال اس طرح ہوا ہے کہ بنی کعبہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک یوم غیر ختم کے مقام پر خطبہ دیا۔ حمد و شنا بیان فرمائی۔ وعظ و صحت کی، شتم قال اما بعد یعنی حمد و شنا اور وعظ و تنزیہ کے بعد ایتکا انس کے ساتھ خطاب کر کے، ایک مستقل دوسری چیز بیان فرمائی شروع کی۔ یہاں شق کا مقابل مصنفوں میں کے مابعد والے مصنفوں سے صاف طور پر جدا اور مختلف چیز ہے۔ محدثین نہیں ہے۔

۳۔ اب تیسرا بار یہاں شق کا لفظ ذکر ہوا ہے۔ اس کو بلفظ اضافت سورج لایا جائے یہاں حضور علیہ السلام نے فرمایا، لوگو! ہمارے ارتھان و انتقال کا وقت آگیا ہے ہم دو ڈری اکم پھر اس تم میں چھوڑ رہے ہیں۔ اول ان کی کتاب اللہ ہے جس میں ہدایت اور نور ہے۔ اس کو اخذ کرنے اور تسلیک کی طرف توجہ دلائی اور اس پر عمل کی ترغیب ہی پھر شتعقال کا استعمال ہوا ہے۔ اس شق سے قبل کتاب اللہ کی اہمیت بیان ہو رہی ہے، اور اس کا وجوب تسلیک و ترغیب عمل کا ذکر ہے پھر اس مصنفوں سابق سے رخ بدیل کر اہل بیت کے ساتھ حسن سعادت کا جدید مضمون شروع کر دیا گیا۔ اگر صاحب کلام کا قصد دو ڈری اچیزوں کے درمیان اتحادی التسلیک اور وجوب فی الاطاعت ہے تو ان چیزوں کے ذکر کے درمیان شق قال کا استعمال ہرگز مورزوں نہیں ہے۔ یہ امرِ محبی و واضح رہے کہ محمد شین میں کسی روایت کے مصنفوں کو مختصر کر کے بیان کرنے کا عام دستور جاری تھا۔ اس

چیز نہ کوئی واقعہ کا شخص اخخار نہیں کر سکت۔ اس اختصار کے پیش نظر روایت بذمیں وہ کی طرف سے تعلین میں سے ثانی چیز ذکر نہیں کی گئی اور اس مقام میں خود فکر کرنے سے ایسے شواہد و قرآن پانے گئے ہیں جو اس امر کی طرف رہنمائی کرتے ہیں کہ تعلین میں سے ثانی چیز اہل بیت نہیں ہے بلکہ کوئی دوسرا چیز ہے۔

**قریبۃۃ اول۔** تعلین کے بعد معملاً ادبها کتاب اللہ فرمایا ہے۔ اول کا لفظ خود نشان دہی کر رہا ہے کہ اول نکے مقابلہ میں یہاں ایک ثانی چیز مذکور ہونی چاہئے جس کو ثانیہما سے تغیر کیا جاتے اور اہل بیت کو ثانیہما کے عنوان سے تغیر کرنا بتلانا ہے کہ ثانی چیز اہل بیت نہیں ہے۔

**قریبۃۃ دوم۔** تعلین میں سے کتاب اللہ کا ذکر ہوا ہے تو اس کی احیت و ضرورت میں متعدد صفات ذکر کی گئی ہیں۔ اس میں پدایت و فور کا پایا جانا اس کے اختد کا حکم کرنا۔ اسک کا فرمان دینا۔ اس پر عمل درآمد کے لئے برائی گنجھنہ کرنا۔ اس سے فائدہ حاصل کرنے کی ترغیب دلانا۔ لیکن اہل بیت کے ذکر کے ساتھ ان ضروری و اہم چیزوں میں سے کوئی بات مذکور نہیں ہے تعلیم ثانی اہل بیت نہیں اور جہاں اہل بیت کا ذکر ہے وہ ایک علیحدہ مضمون ہے۔

**قریبۃۃ سوم۔** نیز اس موقع میں لفظ شق کا استعمال ہوتا ہے جو تاریخی مضمون کیلئے مستعمل ہوتا ہے (جیسا کہ یاقوت فیصل سابق گزرا ہے)، تو تعلین میں سے ایک شق کے تذکرہ ختم ہے کہ بعد دوسرے شق کے ذکر ہونے سے قبل لفظ شق کا لایا جانا موزوڈ اور مناسب نہیں ہے۔

ان قرائیں اور شواہد کی بیان پر تعلین کہا جاسکتا ہے کہ تعلین میں سے ثانی چیز یہاں اہل بیت نہیں ہے بلکہ جمہور علماء کے تزوییک وہ ثانی چیز سنت تجویی علی صاحبہ الصلوٰۃ والسلام ہے۔ اختصار مضمون کی بیان پر اس کا ذکر یہاں نہیں ہو سکا۔

**متلبیہہ:** رسالہ پدرا کے دوسرے حصے میں یہم نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی مشہور صفت کتاب اللہ و سنتی کی روایات کو بیجا کر کے پیش کرنے کا ارادہ کیا ہے تاکہ تعلین کا صحیح مفہوم

اور مصدقہ عوام دخواں کے سامنے آجائے۔ اللہ کریم اس مقصید خیر کی تکمیل کرنے کی ترقیت  
عائیت فرمائیں۔ اس دوسرے حصہ میں ثابت کیا جائے گا کہ تقلین کتاب اللہ و سُنّۃ  
رسُول اللہ بنی جن کے ساتھ امت کا تسلیک کرنا واجب ہے۔

## ۶

ان توصیحات کے بعد اہل انصاف کو ہم اس چیز کی طرف بھی متوجہ کرنا چاہتے ہیں  
کہ مسلم شریف کی روایت اور مندرجہ و دارمی کی ہر سرہ روایات کی تفضیل تو آپ کے  
سامنے آپکی ہے۔ مزید تین اور محدثین (بسمی این المعاذی و بغی) سے بھی یہ روایت تقلین  
مسئلہ و طرق سے مردی آتا اور اس کا اندر راجح حسب ترتیب اپنے اپنے موقف پر ہوگا مگر ان  
میں حافظہ بسمی کی روایت دوم اور ابن المعاذی کی روایت پہلیم اور مجتبی السنۃ بغی  
کی روایت یہ ہر سرہ روایات بالکل مسلم شریف کی روایت کے موافق ہیں۔ الفاظ روایت  
میں شاید ہی کسی حرف کا فرق آجائے؟ درہ بصیرتہ روایت مسلم کے مطابق یہ روایات تلاش  
زید بن ارقم صحابی سے یہ سب روایی ہیں۔ زید موصوف سے یہ زید بن حیان روادی ہے اور  
یہ زید بن حیان سے روایت گئندہ ابو حیان ایمی ہے جس کا نام مجی بن سعید ہے یہ سب  
نشہ و محمد وغیرہ مجرد وح روادی ہیں۔

اب ہم یہ عرض کرتا چاہتے ہیں کہ مذکور ہر سرہ محدثین کی ان ہر سرہ روایات کا من  
بھی جب مسلم شریف کے من کے مطابق ہو تو یہ کل ایک روایت مطہری متفقہ و روایات  
نہیں ہیں اور مندرجہ بالا تفصیلات جو ہم نے مسلم کے من کے تحت پیش کی ہیں وہ تمام  
یہاں مستور اور جاری تصور ہوں گی جن کا حاصل یہ ہے کہ:

۱- یہ کثیر حوالہ جات (احمد و دارمی و مسلم و بسمی این المعاذی و بغی)  
تمام کی تمام روایت ایک ہے۔ الگ الگ ان کو شمار نہیں کرنا چاہتے۔ ان سب  
مقامات میں ابو حیان اکیلا اور متفرد روادی ہے فلہذا یہ روایت خبر واحد ثابت ہوئی،  
نہ کہ خبر مشہور اور متواتر۔

۲- ان سب روایات میں کتاب اللہ کو پڑائیت اور لُزُر کے الفاظ سے ذکر کیا

گیا ہے۔ اہل بیت کے حق میں یہ الفاظ نہیں استعمال کئے گئے۔

۲۔ کتاب اللہ کو خذ کرنے کا حکم دیا گیا ہے۔ اہل بیت کے حق میں یہ حکم نہیں دیا گیا۔

۳۔ کتاب اللہ کے ساتھ تمکن (صیغوٹ پکڑنا) کا فرمان ہو رہا ہے، اہل بیت کے واسطے یہ فرمان نہیں ہوتا۔

۴۔ کتاب اللہ کے متعلق تحریض (برانگیخت) کی لگتی ہے۔ اہل بیت کے لئے نہ یہ حکم ہے اور نہ یہ تحریض۔

۵۔ کتاب اللہ کے متعلق تحریض (برانگیخت) کی لگتی ہے۔ یہ چیز اہل بیت کے متعلق مذکور نہیں۔

۶۔ کتاب اللہ کے حق میں ترغیب علی دلائی لگتی ہے۔ یہ چیز اہل بیت کے متعلق مذکور نہیں۔

۷۔ شو کا فقط تاریخی مضمون کے لئے ہوا کرتا ہے۔ محدث مضمون اور متفق مضمون کی دو چیزوں کے درمیان فقط دشوارانا موزول نہیں ہے بلکہ اس کی دلخواہ اور ساخت کے خلاف استعمال ہے۔

۸۔ روایت پذرا میں قرآن موجودہ کی بنابر حتماً کہا جا سکتا ہے کہ شیعین میں سے ثانی چیز اہل بیت نہیں ہے بلکہ ثابتِ نبوی ہے علف صاحبها الصدقة والتسليمه۔

(۱)

معیانِ حسبِ اہلیت اور ہمارے درمیان مابہ الاخلاف یہ چیز ہے کہ اہلیت کی اطاعت اور تابعداری قرآن مجید کی طرح واجب اور لازم ہے یا نہیں؟ یہ مسئلہ روایت ہزار سے ہرگز ثابت نہیں ہوتا جیسا کہ ہم نے تفصیلات بالامیں واضح کر دیا ہے روایت ہزار میں کتاب اللہ کی اطاعت کا بیان صراحت موجود ہے اور اہل بیت کے ساتھ تمکن کرنا اور ان کی اطاعت کرنا یہاں مذکور نہیں۔ فلپذرا یہ روایت جس دعوے کے اثبات کی خاطر پیش کی گئی ہے اس مدعی کو ثابت نہیں کر سکتی۔

دلیل ایذا سے اہل بیت کے حقوق کی رعایت اور احترام حسن سلوک تو ثابت ہوتا ہے دلیل ایذا یعنی جو مدعی وجوبِ اطاعت ہے، وہ یا نکل ثابت نہیں ہوتا اور جو دلیل اپنے مدعی کو ثابت نہ کر سکے وہ تقریب تام نہیں اپنادیاہاں تقریب تام نہیں ہے۔

(۸)

چونکہ مسلم شریف کی روایت، تقلیں کی تمام روایات سے بنائیت ہم تھی اس وجہ سے اس کی فیضی تفاصیل میں بحث ذرا طویل ہو گئی ہے۔ ناطرین کرام ملاں نہ فرمائیں۔ آخر میں ہم ایک چیز کی طرف ناطرین کی توجیہ دلا کر مندرجہ بالا روایت کی بحث کو ختم کرنا چاہئیں ۔ وہ یہ کہ ان دوستوں کے ہاں اہل بیت کامفہوم ہی بارہ امام بشمول سیدہ فاطمہ میں۔ اب قابل توجیہ چیز ہے کہ اہل بیت کامفہوم و مصدقہ کیا ہے؟ اہل بیت میں کون کون شامل ہیں؟ اس مقصد کو ہمیں اس روایت نے صاف بتلا دیا ہے۔ جب زید بن ارقم رضی اللہ عنہ سے سوال ہوا کہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ازواج مطہرات اہل بیت میں یا نہیں؟ تو انہوں نے فرمایا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ازواج مطہرات تو خود اہل بیت میں۔ زید بن چارخانہ ان ہمیں اہل بیت میں۔ اولاد علی ابی طالب۔ اولاد عقیل بن ابی طالب۔ اولاد حمیر بن ابی طالب۔ اولاد عباس بن عبد المطلب۔ یہ سب حضرات روایت ہذا کی رو سے "خاندان اہل بیت" میں شامل ہیں یاد رہے کہ اگر اس روایت مسلم سے وجہ اطاعت کا منکر ثابت کرنا ہے، تو "عقل شانی، اُن کے گمان میں اہل بیت ہوئے اور اہل بیت یہ سب چاروں خاندان بشمول ازواج مطہرات میں فلپڑا اُن سب کی اطاعت واجب اور لازم ٹھہری دوستوں کو غور و تکر اور تدبیر و تحقیق کے بعد یہ فیصلہ کرنا چاہئے کہ مطلب اپنا اخذ کیا جائے یا ترک کیا جائے؟

## اسناد از ترمذی شریف

ابو علیٰ ترمذی متوفی ۲۴۹ھ

جامع ترمذی میں روایت تقلیں دو طریقوں سے مردی ہے۔ طریق اول پہلے درج کیا جاتا ہے۔ اس کے اسناد کی تحقیق ختم کرنے کے بعد دوسرا طریق درج ہو گا:-

## روایت اول

حَدَّثَنَا نَصْرٌ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ الْكُوُفِيُّ قَالَ حَدَّثَنَا زَيْنُ الدِّينُ بْنُ الْحَسَنِ  
عَنْ جَعْفَرٍ بْنِ مُحَمَّدٍ عَنْ أَبِيهِ وَعَنْ جَابِرٍ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ قَالَ رَأَيْتُ رَسُولَ  
اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي حَجَّتِهِ يَوْمَ عَرْقَةَ وَهُوَ عَلَى تَاهِيَّهِ  
الْقُصُورَاءِ يَخْطُبُ فَسَمِعْتُهُ يَقُولُ : يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِذْ تَرَكْتُ فِيمَا  
مَلَأَتْ أَخْدُودَهُ بِهِ لَكُمْ تَهْذِيَّةً أَكَاتِبُ اللَّهُ وَعَلَيْكُمْ أَهْلُ بَيْتِيَّةٍ لَهُ

نافسِینِ کرام کو معلوم ہونا چاہیے کہ ”توادر الاصول حکیم ترمذی“ کی دوسری روایت جو  
جاہر ان عبد اللہ سے مردی ہے وہ بعینہ ہی روایت ہے، گویا وہاں اسناد کامل مقتضی تھا  
یہاں موجود ہے۔ جامی ترمذی کے اس اسناد کو اسماں رجال کے دیکھنے سے معلوم  
ہوا کہ اس سنڈ میں ایک هربان زید بن الحسن ہیں، یہ سب کچھ اُن کی کرم فرمائی کا فتح ہے  
ہے۔ اُن کی پوزیشن یعنی تفصیل سے توادر الاصول حکیم ترمذی کی روایت اول کے تحت  
 واضح کر چکے ہیں۔ یہ بزرگ ضعیف عند المحدثین ہیں۔ منکر روایات لائیں  
اور محروف مکی جو شہرو شیعہ روایی ہے۔ اس کا سب اندوختہ اہلوں نے قوم میں پھیلا  
دیا ہے اور شیعہ کے ہال یہ بزرگ اُن کا مردی عرض ہے یعنی مقبول الرؤایت ہے۔ امامی  
المذاہب ہے اور حجتہ امام جعفر صادق کے خصوصی اصحاب میں اس کا شمار ہے۔ اِن  
تفصیلات کے مناقع ہونے کے بعد روایت ہذا اہل الشَّرِیْعَۃَ کے قواعد کی رو سے قبول نہیں  
کی جاسکتی۔

## روایت دوم

دوسری طرفی جو ترمذی شریف میں مردی ہے اس کے مبنی و مکمل الفاظ مندرجہ ذیل ہیں:  
حَدَّثَنَا عَلَى بْنُ الْمُنْدَبِ الْكُوُفِيُّ حَدَّثَنَا شِعْبَ بْنُ الْفَضَّلِ حَدَّثَنَا الْعَمَشُ  
عَنْ عَطِیَّةَ عَنْ أَبْيَتِ سَعِيدٍ وَالْأَعْمَشِ عَنْ حَمِيرَبِ بْنِ أَبْيَتِ كَبِيتِ عَرْبٍ

ذَيْرِبَتْ أَرْقَمَ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَنِي تَأْكُلُ فِيمَا  
ثَانَتْ سَمَّتْكُمْ بِهِ لَنْ تَعْنِتْ لَعْنَدِي أَحَدٌ مَا أَغْظَمْتُ الْأَخْفَرَ كَاتِبَ اللَّهِ  
حَبْلَهُ مَنْذُرَهُ دِهْنَ الشَّاءِ إِلَّا رَكِنٌ وَعَرْقَهُ أَهْلُ بَيْتِهِ وَلَنْ يَعْرِفَهُ  
حَتَّى يَرِدَ عَلَيْهِ الْعَوْضَ فَإِنَّظُرْ وَاصِفَتْ حَكْلَعْوَفِ فِيهِمَا - هَذِهِ الْجَنِينَيَّةُ  
غَرَبَيَّةً - لَهُ

اس اسناد کی تحقیق و تفییش کی گئی ہے۔ اس میں میں بزرگ ایسے برآمد ہوتے ہیں جو محض شیعہ ہیں۔ ان کے اخلاق فی المیشع معلوم کر لیئے کے بعد و وقوف کامسلمه خود بخود ہی حل ہو جاتا ہے۔ علی بن المنذر کوفی اور محمد فضیل کے کوائف مندرجہ حاضر کئے جاتے ہیں اور تیسرے صاحب عوفی ہیں۔ عطیہ کے متعلقات۔ ۰ ہم طیقات ابن سعد کے اسناد میں باوضاحت پیش کرچکے ہیں۔ ان کا انکار بے کوش دیے اب صرف علی بن منذر کوفی اور محمد بن فضیل کا حال درج ہو گا۔

## علی بن المنذر سینی جمال میں

۱- عَلِيُّ بْنُ الْمُنْذَرِ الطَّرْقَنِيُّ الْكُوفِيُّ يَشْتَهِي مِنْ الْعَاشرَةِ لَهُ

۲- قَالَ الْمُسَاوِيُّ شَيْعَيْ حَفْنَ مَاتَ سَنَةَ ۲۵۶هـ لَهُ

۳- عَلِيُّ بْنُ الْمُنْذَرِ بْنِ ذِيْرِبِ الْأَوَدِيِّ الْمُحْسِنُ الْكُوفِيُّ الطَّرْقَنِيُّ

قَالَ الْمُسَاوِيُّ شَيْعَيْ حَفْنَ ... قَالَ هُشَيْبَةُ بْنُ قَاسِيْلَهَ بْنَ پَهْ

دَكَانَ يَشْتَهِي - لَهُ

حال یہ ہے کہ علی بن المنذر طریقی کوفی صاحب غالی شیعہ مسلم رکھتے ہیں۔

۴۵۷ھ میں ان کا انقال ہوا ہے۔ دسویں طبقہ کے لوگوں میں ان کا شمار ہے۔  
تسائی اور سیدہ بن قاسم نے بھی ان کو شیعہ مغض بھی لکھا ہے۔

# محمد بن فضیل، سنتی جال میں

دوسرے صاحب محمد بن فضیل میں :-

۱۔ محمد بن فضیل بن عزّوَات الصَّبِيُّ الْكُوفِيُّ ..... رجی بالشیعہ لے

۲۔ قال أخْتَدْمُحَمَّدَ الْجَدِيدِ شِيعَيْتُ ..... قَالَ إِنَّهُ أَذْكَرَ كَانَ مِشْعِيْعَيَا  
مُحَرِّقاً قَالَ يَعْصُمُهُ لَا يَحْتَاجُ بِهِ ..... قَالَ بُنْ حَكَاتَ كَانَ

يَعْتَدُ فِي الشِّعْيَ ..... قَالَ الدَّارِقطَنِيُّ كَانَ مُتَخَرِّجاً عَنْ عُثَمَانَ لَهُ

مطلوب یہ ہے کہ محمد بن فضیل ضبی کو فی شیعیت کی طرف منسوب ہے۔ احمد کہتے ہیں،  
حسن الحدیث ہے لیکن شیعہ ہے۔ ابو داؤد نے کہا ہے یہ جلنے والا شیعہ تھا یعنی خلفاء  
ثلاثہ کے اسماء سے جلتا تھا۔ بعض نے کہا ہے اس شخص کے ساتھ دلیل پڑتا درست  
نہیں ہے۔ این حیان کہتے ہیں کہ تھیں میں غالی تھا۔ دارقطنی کہتے ہیں کہ خلافت  
عثمان و صداقت عثمان سے مخفف تھا۔

# محمد بن فضیل، شیعہ جال میں

۱۔ محمد بن الفضیل، ابی عَنْ وَاتِ الصَّبِيِّ ..... مِنْ أَحْمَابِ الصَّادِقِ

عَلَيْهِ السَّلَامُ تَفَتَّ ..... وَفِي الرَّجِيزِ رَفِيقٌ " لَهُ

یعنی محمد بن فضیل ضبی ابو عبد الرحمن اصحاب صادق علیہ السلام سے ہے اور سعید علیہ  
او کتاب وجیہہ میں ہے کہ یہ محترم شخص ہے۔

۲۔ محمد بن الفضیل بن عزّوَات الصَّبِيُّ مَوْلَاهُمْ أَبُو عَبْدِ الرَّحْمَنِ مِنْ

أَحْمَابِ الصَّادِقِ عَلَيْهِ السَّلَامُ تَفَتَّ (صه۔ ج ۰ ۵) (مح ۰ ۳)

۳۔ محمد بن فضیل بن عزّوَات الصَّبِيُّ مَوْلَاهُمْ أَبُو عَبْدِ الرَّحْمَنِ تَفَتَّ .....

..... قُلْتُ وَعِنِ الْسَّمْعَافِ اتَّهُ كَاتَ يَعْلُوُ افِ الشِّيْعَ لـ

مطلوب یہ ہے کہ محدث فضیل بشی ابو عبد الرحمن اصحاب صادق علیہ السلام سے ہے۔  
لقد ادمی ہے اور سمعانی کہتے ہیں کہ یہ شیخ میں غالی تھے۔ کتاب خلاصہ میں مندرج  
ہے۔ رجال شیخ میں درج ہے اور ابن واؤنسے بھی اس کو ذکر کیا ہے اور محمد رضا  
استار آبادی نے بھی اس کو ذکر کیا ہے۔

ذکورہ تفصیلات سے معلوم ہوا کہ ترمذی شریعت کی یہ ہر دو روایات بھی،  
دوستوں کی ہی مربوں صحت ہیں۔ اند تعالیٰ ان کو اپنے مقاصد محبوزہ کے موافق،  
جز اسے عمل عطا فرماتے: كُلُّ أُمُرٍ يَسَاكِنُهُ رَحْمَةٌ مِّنْ زَيْرٍ چَرِيمَامَ تَرْمِذِي  
نے واضح کر دی ہے کہ یہ روایت متواتر یا مشہور نہیں ہے بلکہ غریب ہے جیسا کہ  
فاضل ابو موسیٰ مدینی نے بھی اس کی تصریح کی ہے کہ یہ روایت اشقلین غریب جدا ہے  
ابو موسیٰ مدینی کی تصریح عقریب اپنے مقام پر درج کی جاتے گی۔ اہل علم کے لئے  
وہ مقام قابل رجوع ہے اور حافظ ابن تیمیہ حرانی نے بھی منہاج السنۃ جلد چہارم  
صفحہ ۱۰۵ بحث اشقلین میں اپنی یہ تحقیق لکھی ہے کہ:

وَأَقْوَلُهُ وَعَرَفْتُ أَهْدَى بِعِيقَى وَإِنْهُمْ لَأَنَّ يَغْرِقَ أَحَدًا بِرِدَاعَلَى الْمَحْرُوفِ  
فَهُذَا رِعَاةُ التَّرْمِذِيِّ وَقَدْ سَئَلَ عَنْهُ أَحَدُ قَبْحَنِيَّ فَضَعَفَهُ غَيْرُ وَاحِدٍ

لـ ۱۰۵ اہل العلم و قالوا لا يصح لـ

یعنی عترت داہل بیت الحج کے الغاظ سے جو فاضل ترمذی نے اس کو روایت کیا،  
اس کے متعلق امام احمد سے سوال کیا گیا۔ انہوں نے بھی اس کو ضعیف قرار دیا اور  
بھی مستعد داہل العلم نے اس کو ضعیف بتایا ہے اور فرمایا ہے کہ یہ روایت صحیح  
نہیں ہے۔

لـ منہاج المصالح ابو علی ۲۵۵

۲۰ منہاج السنۃ جلد چہارم ص ۱۰۵ ابن تیمیہ حرانی

اسناد از مسند زیارتی بکر احمد بن عمر و بن عبد الحاق انبار

متوفی ۲۹۲ھ

## روایت اول

حدیث شاحد بن منصور شاداً ذی دین حمیر و شاصالح بن منسوی بن عبد الله حدیثی عبد العزیز بن رفیع عن ابی صالح عن ابی هریرہ  
قال کمال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم افی قاتل خلقت فیک  
اشیئن رکن تھیں ابتداء ابتداء اکتاب اللہ و نسبیت و لذت یتمرن  
حتی میزد اعلیٰ الْحَوْفَ۔ قال الشیخ لامفاسه میزد ریح عن ابی هریرہ  
الابنہذ اسناد و صالح لیت الحدیث لہ

ابن مسلم کی آگاہی کے لئے عرض کیا جاتا ہے کہ مسند زیارت کا تو ارادت زمانہ سے ہونا تو  
آخرین اشتمس ہے۔ ہم نے بڑی کوشش سے اس مسند کے علمی تصریحات موجود در کتب  
پیر حنفی و کتب خانہ حیدر آباد دکن میں سے روایت ٹھیکین کے وساناد حاصل کئے  
ہیں۔ ایک اسناد کامل سطر بالا میں درج کر دیا ہے۔ اس کے رواۃ کی تفصیل کے  
بعد دوسرا اسناد بھی حاضر ہوت ہو گا۔ اس اسناد میں ایک صاحب صالح بن  
موسى بن عبد اللہ طلحی جلوہ افروز ہیں۔ ہماری دلانت کے موافق یہ روایت ابھی کے  
احنافت ہے غایات میں داخل ہے اب اُن کا رجال میں مسند و حوالہ اخظر قرار میں

## صالح بن موسی طلحی سعی رجال میں

صالح بن موسی بن عبد اللہ بیت الحجات الطلحی۔ ..... صحیح  
الحدیث، منکر الحدیث چنانچہ اکثیر المناکیر عن البقات ۳

لہ مسند زیارتی در مسندات ابی ہریرہ موجود در کتب خانہ پیر حنفی و مسند (۳) کتاب  
المجرح والتدلیل لابن ابی حامی رازی جلد دوم۔ قسم اول مدد ۴۷۶ عین دکن

سینی صالح بن طلحی باب حدیث میں ضعیف ہے۔ بیہد منکر المحدث ہے۔ ثقہ  
لوگوں کے نام سے منکر روایات چلا یا کرتا ہے۔

۲- صالح بن طلحی کوئی... قال ابنت  
میعنی ابن معین کہتے ہیں کہ صالح طلحی باب حدیث  
میں کچھ بھی نہیں ہے اور یہ بھی ابن معین کہتے  
ہیں، صالح اور اسکی موسمی کے دونوں فرزندوں  
ارجمند کوئی شے نہیں ہیں۔ ان دونوں کی  
حدیث متعین و قائل فی موضع آخر  
متعدد الحدیث... قال ابو فیض عقرک  
یزدی الشناخیر۔ لے  
کہ ان کی روایت کو چھپوڑ دینا واجب ہے۔ ابو فیض کہتے ہیں یہ متعدد الروایت آدمی ہے۔  
منکر روایات احمد لوگوں کے خلاف، لایا کوتے تھے۔

## صالح بن موسی طلحی، شیعہ رجال میں

۳- صالح بْنُ مُوسَى الطَّلْحَى الْكُوفِىُّ (ق، حم، ۷)

۴- عَدَةُ الشِّيْخِ اِتَّا اِفْ رِجَالَهُ مِنْ هَادِقَ عَلَيْهِ السَّلَامُ ۖ  
ہر سہ حوالہ جات کا خلاصہ یہ ہے کہ اس بزرگ علمی کو شیخ طوسی نے امام حسن صادق  
کے اصحاب میں شامل کیا ہے۔ محمد رضا استرا آبادی نے بھی اس کو اپنے رجال میں  
ذکر کیا ہے۔

ناظرین کرام مطلع رہیں، اس روایت مقتدر بہ بالا کی جرح و قدح میں ہم  
متفرد نہیں ہیں بلکہ جمیع الزوابیاء البیشی جلد نهم ص ۱۶۰ پر بھی اس روایت کی جرح  
ان الفاظ کے ساتھ دستیاب ہو گئی ہے رقاۃ البڑا و فیلوج صالح بن مونیع الطلحی  
و تھوڑے ضعیف یعنی اس روایت کو محدث بن زار اپنے مستد میں لائے ہیں اور کہا ہے

کر سند میں صاحبِ بن موئی اطہری ضعیف شخص ہے اور خود صاحبِ کتاب محدث بزار نے بھی ختم روایت پر یہ لفظ شیست فرمادے ہیں کہ راوی صالحین یعنی الحدیث ہے یعنی روایت کے باب میں یہ مکفر و فرد ہے۔

## روایت دوم

حدَّثَنَا الحُسَيْنُ بْنُ عَلَيْهِ مَنْ يَحْقُرُ شَاعِلَيْهِ بُنْ ثَابِتٍ شَابِتٍ شَابِتٍ شَابِتٍ شَابِتٍ  
عَنْ أَبِيهِ إِسْحَاقِ عَنْ الْمَالِكِ عَنْ عَلَيْهِ مَنْ يَحْقُرُ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
وَسَلَّمَ إِذَا قَاتَ مَقْبُوضَ وَرَأْقَ قَدْ تَرَكَتْ فِيمَا التَّقْلِيدُنَ يَعْلَمُ كِتَابَ اللَّهِ وَ  
أَهْلَكَ بِيَمِينِي وَأَنْكَمَتْ فَتَهْنَلَارَ بَعْدَ حَمَاءَ وَأَنَّهُ لَكَنْ تَعْقُمْ سَعْتَ يُسْعَنِي أَهْمَجِي  
رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حَمَاءَ يَشْبَعُ الصَّالَّهُ فَلَمَّا تُرْجِعْتُ  
الْحَدِيثَ صَدِيقِي۔

مسند بزار کی اس دوسری سند میں تین چار بزرگ شیعہ حضرات تشریف فرمائیں۔ اُن کی تفصیلات اسامہ رجال کی زبانی معلوم کر لینے کے بعد قارئین کو تسلی ہو جائے گی۔ علی بن ثابت۔ سعاد بن سیمان الحارث الاعوی۔ ان ہر سر افراد کے حالات علی الترتیب ذکر کئے جاتے ہیں۔

## علی بن ثابت، علی رجال میں

۱۔ علی بن ثابت تائبین الدخان۔ ... محدث تک نسبتہ شیعی معرفت نہ  
یعنی علی بن ثابت کو علامہ ذہبی میزان میں لکھتے ہیں کہ صدق قوبے لیکن مشہور و  
معروف شیعہ ہے۔

له مسند بزار قلمی۔ مسندات علی۔

۲۔ میزان الاعتدال ذہبی ص ۲۱۹ ج ۲

علی بن ثابت شیعہ رجال میں

۱۰. علیٰ قت ثابت (ین) (۴) م

۲- حَدَّةُ الشِّيْخِ فِي رِجَالِهِ مِنْ اَصْحَابِ السَّجَادِ عَلَيْهِ السَّلَامُ۔  
رَانْ حَوَالَهُ جَاتٌ كَا حَامِلٍ يَهُوَ كَشِيفٌ طُوسِيٌّ نَمَى اِسْ بِرْزَگَ عَلَى بَنْ ثَابَتٍ كَوْ،  
اَمَامٌ زَيْنُ الْعَابِدِينَ کے اصحاب میں شمار کیا ہے اور محمد مرزا استر آبادی نے  
اس کو اپنے رجال میں درج کیا ہے۔ ہر سر حوالہ جات شیعی کا خلاصہ ہی ہے

سُعَادِيْن سِلِيمَان

<sup>١</sup>- سعاد بن ميلان المعرفي.....حدّى في خطبة وكان شيئاً له

٣- سعادتی مسلمان ... .. .. قال ابوحاتم كان متحملاً شيئاً و  
ليست بظواحى الحكمة .. لـه

۳۰۔ سخاکریت میلکان الجعفی کوکفت تاں ابوحاتم شیعہ لکھن دعویٰ یہ  
اں تصریحات و مندرجات کا مطلب یہ ہے کہ معاد ذکور روایت میں خطا کارہے  
اور شیعہ بزرگ ہے۔ ابوحاتم کہتے تھے کہ یہ شخص شیعہ کے سرداروں میں سے  
ہے اور بابِ حدیث میں قوی نہیں ہے۔

## الحارتُ الاعور سُنی رجَال میں

الحادي عشر المعاود بعث سعيد الله الهمداني في المغاربة الكنفسي ..

عِن الشَّعْبِيِّ أَتَهُ كَانَ كَذَّابًا... عَالَ أَبُو زِيزَةَ لَا يُخْتَجِّ بِهِ وَكَانَ

ابو حامد لیں پیری تلامیث مکجہ ہے..... قال ابن حبان کات الحارث

۱- جامیع الرؤا ص۲۵۷-ج اول ۳- رجال ماقعی ص۲۴۷-ج ۲- تقریب ص۲۱۰-ج تهدیت ۲۶۷-ج  
شہ میران ذہبی ص۲۳-ج اول ۴-

الحارث شیعہ رجال میں

۱: المَحَارِثُ الْأَسْعَوْرُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ الْمَهْمَدِيُّ أَتَى حُورَمَتْ أَطْلَوْلَيَا مِنْ اَخْتَابِ  
امير المؤمنین علیہ السلام سلم  
۲: أَقْرَلَةِ إِلَهٌ لَا يَتَبَقَّيُ الرَّبِيْبُ فِي دِشَائِرِ الرَّجَلِ وَفَقَرَّا لَهُ  
خاصل یہ ہے کہ حارث اس عور حضرت علیؑ کے اصحاب میں سے ہے۔ اس کے لئے  
ہوتے اور متفرق ہونے میں شبہ کرنا مناسب ہی نہیں ہے۔  
مسند بنزار کی بحث کے آخر میں ہم ناظر میں کو اس امر کی طرف متوجہ گھستے ہیں کہ

اس روایت کو خود صاحبِ کتاب محدث بزار نے بھی کہہ دیا ہے کہ الحدیث  
متجمعۃٍ یہ حدیث صحیح صحت میں بالکل کمزور ہے۔ دوسرے علامہ تیسی نے جمیع الرذائل  
جلد ۱۳۵ میں بھی اس روایت کو ان الفاظ سے یاد کیا ہے کہ رِعَاۃُ الْبَنَارِ وَ دِينِ  
الْمَارَاثَ وَ هُوَ ضَعِيفٌ یعنی روایت کیا اس کو بزار نے، اس کی سن میں ایک شخص  
حارث ہے، وہ محدثین کے نزدیک ضعیف ہے۔ اضافت فرماتے ہے کہ ان تفصیلات کے  
بعد اس روایت کے عدم قبول میں کوئی استباہ یا تر رہ جاتا ہے؟

## اسانیدِ سنائی

واضح ہو کہ محدث ابو عبد الرحمن احمد بن شیعہ سنائی متوفی ۳۰۳ھ  
سے یہ روایت تقلیل و طریقوں سے مروی ہے۔ ایک طریقہ وہ ہے جو ان کی کتاب  
خصائص سیدنا علیؑ میں ذکور ہے۔ دوسری طریقہ وہ ہے جو ان کی مشہور تصنیف  
الشُّنُونُ الْكَبِيرُ میں مرقوم ہے اور موجودہ سنت فتاویٰ میں جو اس بجزیع سنن کا  
خلاصہ ہے، نہیں ہے۔ اب پہلے ہم ان تصاویر میں سے ہر دو طریقہ روایت  
کو سنید کامل کے ساتھ نقل کرتے ہیں۔

## اسناد اول

اَخْبَرَنَا الحَدِيثُ الْمُشْتَقُ، قَالَ حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ مَعَاذَ، قَالَ اَخْبَرَنَا اِبْرَهِيمُ  
عَوَانَةُ عَنْ سَلِيْحَاتِ، قَالَ حَدَّثَنِي يَحْيَى بْنُ ثَابَتٍ عَنْ ابْنِ ثَابَتٍ عَنْ ابْنِ  
الظَّفَنِ عَنْ زَيْدِ بْنِ اِرْقَمَ قَالَ لَمَّا وَفَعَ الْمُتَّجِي سَلِيْحُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ  
جَهَنَّمَ الْوَرَاءِ وَنَزَلَ عَنْهُ خَرِيمٌ، اَمْرَبَدَ رَحَابَتَ فَقَمَنَ شَرَقَ كَائِنَ  
دِعَيْتَ افاجِبَتْ وَأَفَ تَارِكَ فَكِيدَ الشَّفَلَيْنَ اَحَدَهَا اَكْبَرَ مِنَ الْخَرِيرَ  
كَاتِبَ لِلَّهِ وَعَيْنَيْتَ اَهْلَ شَيْقَرَ وَأَكَيْفَ تَخَلَّفَتْ فِيهِمَا فَانْتَهَمَا  
لَنْ تَسْقُرَ قَاهِقَ مِنْهُ اَعْلَى الْحَوْضِ .. . . . . ثُمَّ قَالَ اَدَتَ اللَّهُ مُرْلَأْتِي وَأَتَادَلِي

كُلَّ مُؤْمِنٍ ثَمَّ اتَّهَا خَدْنَ بِيَدِ عَلِيٍّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ فَقَالَ مَنْ وَلَيْهِ حَفْظًا وَلَيْهِ  
اللَّهُمَّ وَالَّهُمَّ دَعَاهُتْ عَادَاهُ فَقُلْتُ لِزَيْدٍ سَمِعْتَهُ مِنْ رَسُولِ  
اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَاتَّهَا مَا هَبَتْ فِي الدِّرَجَاتِ احْدَدَاهُ رَاةً  
بِعِينِهِ وَسَبِعَةً بِأَذْنِيهِ لَهُ

## اسْنَادٌ ثَانٍ

قَدْ رَوَى الشَّافِعِيُّ فِي مُسْنَدِهِ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْمُشَيْشِيِّ عَنْ يَحْيَى بْنِ حَاجَدَ حَدَّثَ  
أَبِي مَعاوِيَةَ تَعَظِّمَتْ لَهُ عَمْشَ عَنْ حَبِيبِ بْنِ أَبِي ثَابِتٍ عَنْ أَبِي الطَّفْفَالِ  
عَنْ زَيْدِ بْنِ أَبِي قَسْمٍ قَالَ لِتَارِيخِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ هِنَّ  
جَهَنَّمُ الْوَدَاعُ وَمَنْزَلُ بَغْدَرِيَّخِيمٍ، أَمْ بِدِرَجَاتِ فَقَمْتُ تَهْدِيَ قَالَ كَانَتْ تَدْ  
حِكْيَةُ الْوَدَاعِ وَمَنْزَلُ بَغْدَرِيَّخِيمٍ، أَمْ بِدِرَجَاتِ فَقَمْتُ تَهْدِيَ قَالَ كَانَتْ تَدْ  
بِسْجُونَ فَانْظُرْ وَاصْبِحْ تَخْلُفُ فِي هَمَّا تَهْمَمَا، ... لَنْ يَتَفَرَّقَ حَمْيَرْ وَرَدَا  
عَلَى الْحَرَضِ، ...، تَهْدِيَ قَالَ اللَّهُ مُوَلَّهُ وَإِنَّا لَنَفِقْ كُلَّ مُؤْمِنٍ ثَمَّ احْدَدَ بِيَدِ  
عَلِيٍّ فَقَالَ مَنْ كَنْتُ مُرِيزَهُ فَهُنْدَادِيلِيَّةَ - اللَّهُمَّ وَالَّهُمَّ دَعَاهُتْ  
مَتْعَادَاهُ فَقُلْتُ لِزَيْدٍ سَمِعْتَهُ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ  
مَا هَبَتْ فِي الدِّرَجَاتِ احْدَدَاهُ رَاةً بِعِينِهِ وَسَبِعَةً بِأَذْنِيهِ «قَرْنَ» بِهِ  
الشَّافِعِيُّ مِنْ هَذِهِ الْوَجْهِ لَهُ

ہر دو روایات کا حامل ترجمہ یہ ہے :  
زید بن ارقم رضی اللہ عنہ سکھتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جوہ الوداع سے  
داپسی پر جب تا لاب خم کے پاس فروکش ہوتے تو درختیا سے کھلاں کی صفائی کا حکم  
صادر فرمایا۔ اس کے بعد حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ مجھے دعوت اُبْل

چھپنے گی میں اسے قبول کر دوں گا۔ تحقیق میں تمہارے پاس دو محاری چیزیں چھوڑتا ہوں ایک چیز دوسری چیز سے بڑی ہے وہ اللہ کی کتاب ہے اور میری اولاد میری اہمیت میں۔ اس بات کا خیال کرنا کہ میرے بعد ان کے ساتھ کیا معاملہ کرو گے؟ یہ دونوں ایک دوسرے سے جدا نہیں ہوں گے جیسی کہ میرے پاس حوض پر پینچیں۔ پھر فرمایا اللہ تعالیٰ میرے سردار اور مہربان یہیں اور میں ہر مومن کا دوست ہوں۔ پھر آپ نے حضرت علیؓ کا باخث پکڑ کر فرمایا، جس شخص کا میں دوست ہوں۔ یہ علیؓ اُلم الفتنیؓ بھی اُس کے دوست ہیں۔ اے اللہ! جو اس کے ساتھ دوستی رکھے اس کو تو بھی دوست رکھو۔ اُس کے ساتھ دشمنی رکھے تو بھی اُس کے ساتھ عداوت رکھو۔

ابوالظفیل کہتے ہیں کہ میں نے زید بن ارقم کو کہا کہ تو نے یہ بات حضور علیہ السلام سے سُنی ہے؟ قوافی کے کہا کہ جو شخص بھی ان درختوں میں حاضر تھا، اُس نے یہ چیز اپنی دو قوی آنکھوں سے دیکھی اور اپنے دونوں کافنوں سے سُنی۔ روایات مندرجہ بالا کا حاصل ترجیح ذکر کرنے کے بعد ان کی مختصرة گزار شات پیشِ خدمت ہیں:-

## (۱)

بیلی روایت علامہ نسائی کے ”رسالہ خصائص سیدنا علیؓ“ میں مذکور ہے اس سے پہلے دونام احمد بن نشقی اور اُس کا شیخ یعنی بن معاذ، مطبع والوں کی طرف سے غلط چھپ گئے ہیں اور رجال کی کتابیں (جو متداول ہیں) انہیں ان کا کہیں سُراغ نہیں ملتا۔ بڑی تلاش کی گئی ہے۔ پھر شیعہ رجال بھی دیکھ گئے ہیں۔ دیاں بھی یہ دونوں نام لاپتہ ہیں۔ اس کے بعد خصائص کے دیگر متون کی طرف رجوع کیا گیا تو معلوم ہوتا کہ کاتب و طالب کی مہربانی سے یہ ہر دونام غلط طبع ہوتے ہیں۔ احمد بن المتنؓ کی جگہ محمد بن المتنؓ صحیح نام ہے اور عیین بن معاذؓ کی بجائے عیین بن حادث درست نام ہے۔ علامہ نسائی نے خصائص بنڈا میں صحت دیا تھا کا بالکل التزام نہیں کیا۔ بہت سی ضعفتوں روایات بھی اس میں آگئی ہیں اور ہم بالوضع اور متمہم بالتشیع اور کئی قسم کے مجرد حروف رواۃ سے اس کی روایات مددان

میں اور دوسری روایت حافظ ابن کثیر عراقی الدین نے البدایہ والتهابیہ - جلد پنجم ص ۲۰۹ میں نسائی کی السنن الکبریٰ سے نقل کی ہے اور فرمایا کہ تغیر و بد الشافع مت ہذا انجام مطلب یہ ہے کہ روایت پڑا کو اس طریقہ سے ذکر کرنے میں فاضل نسائی متغیر ہیں - اس طریقہ میں اور محدثین اس کے شریک نہیں ہیں - امام ترمذی نے روایت تلقین کو غریب کے لقب سے یاد کیا ہے جیسا کہ عقریب گذر اپنے اور ابو موسیٰ مدینی نے اس کو غریب چنانے تعبیر کیا ہے جیسا کہ عقریب اپنے مقام پر آرہا ہے اور حافظ ابن تیمیہ نے بھی عترت اکھدیتیت والی روایت کو صعیف اور غیر صحیح کہا ہے جیسا کہ ترمذی کی روایت کے آخر میں واضح طور پر لکھا گیا ہے

## ۲

نیز واضح ہو کہ السنن الکبریٰ کی روایت کو صاحب فلک الجہاۃ، اور صاحب عبطات دیگر بہاؤں کے مجتہدین نے نہیں ذکر کیا۔ ہم نے اپنی تلاش کے موافق، اس کی جستجو کر کے، اس کو پیش کر دیا ہے۔ قصد یہ ہے کہ اس نوع کی روایات جس قدر مل سکتی ہیں، وہ سب میکا کرو دی جائیں تاکہ صحیح و سقیم و ضعیف و قوی کا درست اندازہ ہو سکے اور اس کا صحیح محل قائم اور متبیں ہو سکے۔

## ۳

یہ ہر دو روایات مندرجہ بالا در اصل ایک ہی روایت ہے۔ اسناد میں صرف ایک رادی کا ذریعہ ہے اس طرح کو خصائص میں بھی بن حماد کا شیخ ابو عوانہ ہے اور سنن میں بھی بن حماد کا شیخ ابو معاویہ ہے۔ باقی تمام اسناد ایک جیسا ہے اور متن بھی یہ دو اسناد میں سے پہلی سندر کے متعلق ہم کوئی کلام نہیں کرتے۔ البته ابو معاویہ کے متعلق ذرا سخت الفاظ پاتے جاتے ہیں، ان کو سامنے لا دینا ٹھیک ہے۔ ذہبی نے میران الاعتدال ص ۳۸۷ جلد سوم میں ابو معاویہ کے حق میں لکھا ہے کہ:

وَقَدْ اشْتَهِرَ عَنْهُ الْعَلُوْغُ لِتَشْيِعِ عِنْيَ عَالَى شِيعَةٍ هَذِهِ أَنَّ كَا غَنْوَفِي التَّشِيعِ تَشَهِّدُهَا

(۳۱)

واضح رہے کہ نسائی کی یہ روایات صحیح مسلم اور اُس کے ساتھ جمع کردہ روایات (یعنی مسند احمد کی روایت، ششم اور دارمی کی روایت) سے کم درجہ رکھتی ہیں۔ مسلم اور اس کے ساتھ والی دونوں روایات میں صحت کے شرائیط کا خلاف پاتے جاتے ہیں اور یہاں وہ موجود نہیں ہیں۔ البتہ ان کو ہم برسہ روایت مذکورہ کے بعد کا درجہ دے سکتے ہیں۔ اب ہم ہر دو روایت نسائی کے مبنی روایت کے متعلق گزارش کرتے ہیں :

روایت نسائی کے دو حصے ہیں :۔ روایت کا پہلا حصہ عترت و اہلیت کے وجوب اطاعت اور وجوب تسلک کے لئے پیش کرتے ہیں۔ یہ حصہ حقیقت کے علی المحنف تسلک ختم ہو جاتا ہے۔ پھر دوسرا دلہ مولایہ و انا دلت خکل مومین انج کو، علی المرتضیؑ کی خلافت بالفضل کی خاطر تجویز کیا کرتے ہیں۔ یہ آخر روایت تسلک چلا گیا ہے مختصر یہ ہے کہ ان ہر دو دعاویٰ پر روایت مسند درجہ بالا کو دلیل صریح کے درجہ میں رکھا جاتا ہے۔ اب مبنی غور کر دیا جائے کہ اس سے مذکورہ دعاویٰ کا اثبات و استنباط کہاں تک درست ہے؟

**اولاً :** روایت مسند درج کے پہلے حصہ میں یہ نظرِ اضافت تدریج کیا جائے، اس میں کہیں ایسے الفاظ موجود ہیں جن سے مسند و وجوب اطاعت ثابت ہوتا ہو۔ مثلاً یہاں عترت و اہل بیت کے احوال و اعمال کو عمل درآمد کے لئے اخذ کرنے کا حکم دیا گیا ہو۔

۲۔ یا ان کے ساتھ تسلک کا فرمان جاری کیا گیا ہو۔

۳۔ یا مبنی روایت کے کسی لفظ سے ان کی اطاعت کا لزوم معلوم ہوتا ہو۔ یہ یا یوں ارشاد فرمایا گیا ہو کہ اگر ان کا فرعان مانو گے تو ہرگز مگر اہم نہ ہو گے وغیرہ۔

بہ کیف اس نوعیت کا کوئی حکم یاں موجود نہیں ہے۔ پس یہ دلیل دوستوں کے اثبات  
درخواست کے لئے ہرگز مصید نہیں ہی تقریب بر تام نہاد۔ اس حصہ میں صرف کتاب اللہ  
کی اہمیت بیان کی گئی ہے اور اہل بیت کے ساتھ جن محاصلہ کے متعلق توجہ دلالی  
ہی ہے اور یہ واضح کیا ہے کہ قرآن مجید میں اہل بیت ہمیشہ نہ جدرا ہوں گے  
اور ان کا متعلق نشان بیان کیا کہ قرآن مجید کا ساتھ یہ لوگ دائمًا چھوڑیں گے،  
ان کی کچھ نہ کچھ تقدیر و مذہر قرآن سے والبته رہے گی۔

**ثانیاً** ، روایت اپذا کے حصہ ثانی کی طرف رجوع فرمائیجہ کو حضرت  
علیٰ المرتضیؑ کی خلافت بلافضل کے لئے واضح ثبوت فتوار دیا جاتا ہے۔ ان کے نہیک  
یہ دلیل اس دعویٰ کے اثبات کے لئے رویہ روشن سے بھی زیادہ درختنہ ہے۔

تمام عجت کا دار و مدار یہاں لفظ دلی اور مولف پر ہے۔ ان کے نزدیک  
یہ الفاظ یہاں خلیفہ بلافضل کے معنی میں مستعمل ہیں اور حضور بنی حیرم صلی اللہ علیہ وسلم نے  
حضرت علیؑ کا باختہ پکڑ کر فرمایا ہے کہ جس کا میں موٹی یا ولی ہوں، اُس کے علیٰ بھی  
موٹی اور ولی ہیں۔ فلمہ اپذا اس روایت سے ثابت ہوا کہ علیٰ المرتضیؑ تمام سلفاؤں  
کے لئے خلیفہ بلافضل ہیں۔

## الجواب

یہاں چند چیزیں قابل توجہ ہیں:

(۱) اہل السنۃ میں سے بہت سے اکابر علماء جیسے امام بخاری۔ ابن ابی حاتم رازیؓ  
اب راسیم الحنفیؓ۔ ابن ابی داؤدؓ۔ ابن حزمؓ (وغیرہم) کو غدیر ہم کے واقعہ کی تفصیلات،  
ا مشلاً علیٰ المرتضیؑ کا باختہ پکڑنا اور فرمانا کہ جس کا میں مولا ہوں، علیٰ بھی اُس کے مولا  
ہیں وغیرہم، اسی صحت میں کلام ہے۔ اس بنابر کہ جن صحیح اسانید کے ساتھ یہ واقعہ مقتول  
ہے مشلاً صحیح شیعہ وغیرہ میں ہے وہاں یہ تفاصیل مذکور ہیں ہیں متفقہ ہیں اور جہاں  
اس نوعیت کی تفصیلات دستیاب ہوتی ہیں، وہاں کے بیشتر طرق متكلّم فیہ اور قابل تقدیر

ہیں صحت روایت کے معیار پر نہیں اتر بستے۔ فلپنڈا یہ روایت ولایت عند العلام۔ قابل بحث بن گئی ہے۔ بہت سے علماء اس کی عدم صحت کی طرف ہیں جس طرح اور ان میں سے بعض کا ذکر کیا ہے اور بعض حضرات اس کے صحیح ہونے کے قائل میں اور جو اکابر روایت پڑا کو درست تسلیم کرتے ہیں، ان کے نزدیک بھی روایت کا معنی اور مقہوم وہی معتبر ہے جو غفریب ہم پیش کر رہے ہیں لیکن اس موقع پر دوستی و محبت بیان کرنا مقصود تھا، خلافت بلافضل ہرگز مراد نہیں تھی اور خلافت کے متعلق کوئی تذکرہ ویاں جاری نہیں تھا۔

(۲)، دوسری عرض یہ ہے کہ اگر مسامی کی روایات بالا کے من پر عوز کیا جاتے تو یہ معلوم کرنا مقصود ہے کہ یہاں لفظ موت اور حلیث کا کون سا معنی درست ہے؟ اب علم جانتے ہیں کہ موت کے محدود معانی الحنت عربی میں پائے جاتے ہیں۔ چنانچہ ابن اثیر حزری نے اپنی کتاب "التحایۃ" جو لعنت حدیث میں مشہور ہے میں لفظ مولیٰ کے "سلسلہ عدم معانی درج کئے ہیں اور المفہُد" میں بیشک مکتب معاون فکھیہ میں گران تمام معانی میں لفظ مولیٰ کا معنی خلیف بلافضل بھیں بھی دستیاب نہیں۔

اپ رہا یہ سوال کہ مولیٰ کے اتنے کثیر معانی میں جب بلافضل خلیفہ کا مقہوم نہیں پایا گی تو ان معانی میں سے کون سا معنی یہاں روایت پڑا میں درست ہو گا تو اس اشکال کا حل خود اس روایت نے کر دیا ہے اس طرح کہ من ڪوئٹھو ۷۷۸ھ فتحیہ مکلاہ کے مقتضیاً بعد اس روایت میں یہ الفاظ موجود ہیں اللہ تعالیٰ وال من وال ماده و کعاده و کعده و کعاده عادہ میتی ملے اللہ! جو علیؑ کے ساتھ دوستی رکھے تو اُس کے ساتھ دوستی رکھے! ادا جو علیؑ کے ساتھ دشمنی رکھے تو بھی اُس کے ساتھ عداوت رکھے! ان کلمات میں موالۃ ایک دوسرے سے دوستی رکھنا اور معادۃ ایک دوسرے سے دشمنی رکھنا ہر دو کو ایک دوسرے کے مقابلہ میں ذکر کیا گیا ہے، ان کا پر تعابی ذکر کیا جانا یہ خود اس بتا کا واضح ترجیح ہے کہ اس مقام میں مولیٰ اور ولی دوستی و محبت کے معنی میں ہی متعلق ہے کوئی دوسرے معنی خلیفہ بلافضل یہاں مراد نہیں ہے ورنہ یہ جملہ اللہ تعالیٰ وال من وال مادہ و کعادہ و کعادہ

عاداد ماقبل کے ساتھ ہے جوڑ ہو کر رہ جائے گا۔ ایک مادہ ولی کے ایک بی ریاست میں دو معنی متعدد قائم ہوتے کی وجہ سے محنتی تشتتِ رونما ہو گا جو بلاعث کلام کے منافی ہے۔

۳

جب روایت ہذا کے الفاظ کے اعتبار سے موٹی کامنی درست و محبت تینیں ہو گی تو اب غور فرمائیں کہ یہ دلیل اشیاء تھا۔ خلافتِ بلافضل کے لئے کہاں تک ثابت ہو سکتی ہے اور جو دلیل اپنے دعویٰ کو ثابت نہ کر سکے وہ تقریبِ تمام نہیں ہے دعویٰ قریر ہے کہ علی امراضیٰ تیوت کے بلافضل خلیفہ ہیں اور اس دعویٰ کے اشیاء کے لیے بوجنت اور دلیل پیش کی گئی ہے اس میں وارد ہے کہ جس شخص کا بھی دوستدار ہے علی بھی اسی کا دوستدار ہے۔ لے اللہ! بخشش علیؑ کے ساتھ محبت رکھے تو اُس کے ساتھ محبت رکھ جو علیؑ کے ساتھ دشمنی رکھے تو اُس کے ساتھ دشمنی رکھ!

آپ ہی الفاظ فرمائیں کیا ایسی دلیل سے دعویٰ مذکور شابت ہو سکتا ہے جس میں خلافتِ بلافضل کے لئے ایک مکمل بھی وارث نہیں ہے۔ شانی کی روایات کا خلاصہ یہ ہوا کہ روایات ہذا اگر صحیح ہیں تو مدعا بن حب الجہیت کے لئے مفید نہیں اور مسلمانوں کی استہانہ کے لئے مضر نہیں کیونکہ روایت ہذا کو صحیح تسلیم کرنے کی صورت میں یہاں صرف فضیلتِ مرتفعیٰ ثابت ہوتی ہے، اس کے ہم قائل دمختوف ہیں۔ خلافتِ بلافضل نہیں ثابت ہوتی جس سے اُن کا مدعاع پورا ہو سکتا۔

تحقیقی کے شانی ایل علم کی آگاہی کے لئے لکھا جاتا ہے کہ میر حامد حسین صفتِ تنبیہ یہ مجتهد شیعی مکھنوی نے جس طرح روایتِ شفیقین پر دھختم جلدی عیاراتِ الائمه کی مرتب کی ہیں اور اپنے زعم میں اس کو متواتر ثابت کرنے کے لئے تمام ترقیات بے فائدہ صرف کر دی ہے، تھیک اسی طرح میر صاحب نے روایتِ "ولایت" میں سچت مولۂ الٰہ کو بھی لفظاً و معنی متواتر ثابت کرنے کی خاطر اپنی کتاب عیقاتِ الافق اور کی کلام جلدی مدون کر دی ہیں اور اپنی جانب سے انہوں نے اس

مقصد پر اپنی چونی کا ذرہ لگایا ہے۔ لیکن ملارحق کو اللہ تعالیٰ نے ان چیزوں کے جواب کی بھی ترقیت عطا فرمائی ہے۔ چنانچہ حضرت مولانا محتاجی مرعم نے اپنی تصنیف بیان القرآن پارہ ششم آیت یا آیتہ الرسول بلع ما انزل ایلہ کے حواشی مسٹی پر تصحیح الاغلاط مختصر جلد سوم مطبوعہ مجبیانی دہلی میں اس روایت "ولایت" ر من کنت مولاده فعلی مولادہ کی عربی عبارت میں طویل بحث کی ہے جس میں اس روایت کے تمام طرق و اسانید جمع کر کے مختصات تبیین فرمائی ہے دہلی صاحب عین غلطات کی تمام مسامی کو خوب رہ لیا ہے۔ ہم تحقیق کے طیگاروگوں سے گزارش کریں گے اگر اس روایت کی کماٹھ حقیقت دیکھنی مطلوب ہو تو اس مقام سے ضرور رد اٹھائیں۔ دہلی بڑے بڑے عجیب علمی اختراف حاصل ہوں گے۔ اور شیعی استدلال کی پوری حقیقت بھی واضح ہو جائے گی۔

## اسناد من دائرة يعلي احمد بن علي بن المثنى التميمي الموصلى

متوفٰ ستم

"حدثنا بشير بن وليد ثنا محمد بن ظلحة عن الأعمش عن عطية

بن سعد عن أبي سعيد الخدري أن النبي صلى الله عليه وسلم

قال اني ادشك ان ادعى فاجيب واني تاره فيكم التسعين كتاب الله

حبل محمد و دين اسماء والد رضي و عترتي اهل بيتي و ان الدليل في الخبر

آخر في إنهم على يغترقا حتى يردا على الحوض فانظر وابعا

تختلفون فيما بينكم من دائرة الموسى  $\frac{1}{3}$  قلم كرت خاتمة سعيد - حدر آنادوكن

واضح ہو کہ ابوالعلیٰ موسیٰ کا مستذرا درات زبانہ میں سے ہے۔ طریقہ تجویز کے بعد حمد آباد

دکن کے کتنے غاز سیدھے میں ملا سے۔ وہاں کے ثقہ اور معیند علیہ مشہور اہل علم مولانا ابوالوفا

افغانی ہے، لختہ احادیث معارف الشاہزاد کو فریضے۔ رواست شکافی کی تحریر ملطف

سعن سالا منزه ج ۲۱، که اساناد کم طرف توجه کر گنجید تا معلمہ نہ که اسکے سند میں

بعض نزدیک اس سرث رف کتھ تی ج: کونج کے سند ساقط الامصار ہے جو کہ سے

صاحب عطیہ بن سعد عوفی کوئی ہیں۔ یہ ضعیف الحدیث ہے۔ کیا تھا بے مشور مدرس ہے۔ رجس سے روایت لیتا ہے اس کا اصلی نام واضح نہیں کرتا۔ اس کے ساتھ ساتھ اس کا ”شیعانِ کوفہ“ بیل شمار ہے اور ”رسوی“ کا عنده نہائذ ہے۔ محمد بن سائب البکی راجح مشور کتاب ہے، یہ اس شخص نے جعلی روایات کا ہست بڑا ذخیرہ ابوسعید کنیت بچوئیز کے) اُمّت میں پھیلایا ہے۔ تہذیب التہذیب دیوان اللادعی اللادعی ذہبی وغیرہ میں ان استاد شاگرد مولوں کے حالات ملاحظہ فرمائی کریں گے۔ اندریں حالات ان کی مردمیات کو قبول کر لینا قواعد اہل استاذ کے باصل یہ عکس ہے۔

نیز اگر ہم اس روایت کو علی بیبل الفرض صحیح تسلیم کر لیں تو بھی دوستوں کامعی مطلوب اس سے حاصل نہیں ہو سکتا۔ اس لیے کہ روایت ہنا میں کوئی ایسا لفظ موجود نہیں ہے جس سے اہل بیت و عترت کی وجوب اطاعت ثابت ہوتی ہو۔

- ۱۔ نہ اس متن مندرجہ بالا میں تسلیک کا حکم دیا گیا ہے۔
- ۲۔ نہ اس میں یہ حکم ہو رہا ہے کہ عترت کا قول فعل قبول نہ کرو گے تو گراہ ہو جاؤ گے۔
- ۳۔ نہ ہبی یہاں خلافت کا مسئلہ بیان ہو رہا ہے۔

ابتدہ یہاں کتاب اللہ کی اہمیت ایک تسلیل کے ساتھ نہ کوئے اور ختنق اہل بیت کی روایت رکھنے کی ترغیب مندرج ہے اور یہ میں

اسی طرح منڈابی بیبل جلد اقبال تحت مُنتَدَات ابی سیدالحمدی میں ثقین کی ایک اور روایت بعینہ اسی نوع کی منتقل ہے وہ بھی عطیہ عوفی رعن سعیدالحمدی، کی وجہ سے بجود و مقدوح ہے۔ اہل علم کی تسلی کے لیے یہ وضاحت کردی گئی ہے۔

## اسناد محمد بن جریر طبری - المتوفی ۳۱۰ھ

(بِحُكْمِ الْكَرَازِ الْعَمَالِ - جلد اول)

..... عن محمد بن عمر بن علی عَنْ عَبْدِ اللَّهِ عَنْ ابْيِ طَالِبٍ قَالَ

أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حَضَرَ الشَّجَرَةَ بَخْمَ فَحَرَرَخَ

اَخْذَا بِيَدِ عَلِيٍّ فَقَالَ يَا اَيُّهَا النَّاسُ اسْتَمْ تَشَهِّدُونَ اَنَّ اللَّهَ رَبُّكُمْ  
قَالَ اسْتَمْ تَشَهِّدُونَ اَنَّ اللَّهَ وَرَسُولُهُ اَوْلَى بِكُمْ مِنْ  
الْفَسَكِمْ وَانَّ اللَّهَ وَرَسُولُهُ مَوْلَاهُ حَكْمُ قَالَ وَالْمُؤْمِنُ مَوْلَاهُ  
فَعَلَى مَوْلَاهِ اَنْ يَقْدِمْ تَرَكَتْ فِيْكُمْ مَا اَنْ اَخْذَتْ تُمْ لَنْ تَضَنَّنَا بَعْدِي  
كِتَابُ اللَّهِ يَأْتِيْكُمْ وَاهْلُ بَيْتِيْ ۝

دكتور العمال جلد اول ص ٤٩ وطبع اول تختني كلان

تهران

یعنی بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم خم کے پاس درختوں میں تشریف لائے۔ (قیام فرمایا)، پھر مل کا ہاتھ پکڑئے (اپنی قیام کا وسیعے)، باہر تشریف لا کر فرمایا کہ اے لوگو! کیا تم اس بات کی گواہی نہیں دیتے کہ اللہ تسا بارب ہے۔ لوگوں نے عرض کیا جی ہاں۔ یہم گواہی دیتے ہیں۔ پھر حضرت نے ارشاد فرمایا: کیا تم اس بات کی گواہی نہیں دیتے کہ اللہ اور اس کا رسول تما رے نفروں سے بھی تما رے ساختہ زیادہ حق رکھتے ہیں۔ اور اللہ اور رسول تما رے مولا ہیں۔ لوگوں نے کہا جی ہاں۔ صحیح ہے پھر فرمایا جس کا مولا ہیں ہوں اس کے ملی مولا ہیں۔ حقیق میں تم میں ایسی چیز کو چھوڑ رہا ہوں کہ اگر اس کو پکڑا گے میرے بعد ہر کنگراہ نہ سوگے وہ اللہ کی کتاب ہے تما رے ہاتھوں میں اور میرے اہل بیت ہیں۔

وامیخ ہو کر اس روایت مندرجہ بالا کی کامل سنتلاش کے باوجود کمیں سے دستیاب نہیں ہو سکی جس کا یہیں ازحد افسوس ہے۔ مکن ہے طبی کی کتابت تہذیب الانثار "میں یہ مکن سندھل کے۔ ہم کو اس کا لمحہ کمیں سے دستیاب نہیں ہے۔ چھرم نے یہ تلاش کی ہے کہ یہ روایت حضرت علیؑ کے پوتے محمد بن عمر بن علی کے واسطے ہیں جن محدثین رحاب تخریج، نے روایت کی ہے ان کے ہاں سلدر روایت ہناکس طرح پایا گیا ہے، اس ججو کے ذریعے یہ بات ثابت ہوئی ہے کہ محمد بن عمر بن علی سے روایت کرنے والا راوی اس جگہ کثیر بن زید ہے جو بلا واسطہ محمد بن عمر نگور سے راوی ہے۔ اب کثیر بن زید تک سلدر روایت واحد ہے۔ اس سے فتحے اساد ہذا میں اختلاف شروع ہوتا ہے۔ یہ چیز ہم کو محمد بن جریر

طبری کے ہم زماں اور قریب زمانہ والے لوگوں کے اسانید میں دستیاب ہو گئی ہے۔ ایک تو  
محمدث اسحق بن راہبیہ کے مندی میں روایت ہذا اسی اسناد کے ساتھ میر ہو گئی ہے۔

دوسرا ابو جعفر امام طحاوی کی حکمل الائٹار جلد دوم ص ۳۰۷ میں بھی یہی روایت ہے اسی  
asnاد کے ساتھ مذکور ہے اور الفاظ روایت بینہ این جبریر طبری والے ہیں فلمذہ ان قرآن سے  
یہ بات پایہ ثبوت تک پہنچتی ہے کہ محمد بن عرب بن علی کے تحت کثیر بن زید رادی ہے اور کثیر بن علی کے  
حق میں مندرجہ ذیل الفاظ جرح علماء رجال نے درج کیے ہیں۔

ضعیف غلیلیں۔ لیس بتوی لا صحیح بتعلیم۔ لیخی یہ شخص کیشون زید محمدیں کے  
زندگی ضعیف ہے، تو ہی نہیں، اس میں ضعف ہے یہ کچھ بھی نہیں ہے جو چیزیں نقل کرے دو  
قابلی جھٹ و دلیل نہیں ہے۔ اسی طرح جامس سیفی سولی کی شرح فیض القدر میں عبدالرؤف متادی  
نے اس کیش کو مجدد قارڈے دیا ہے (ملاحظہ ہو فیض القدر ص ۳۸۶) جو تحت حد پشت  
لا تکواطی الدین الخ، قبل ازاں ہم نے مند اسحق بن راہبیہ کی سند کے تحت الفاظ جرح پورے  
حوالہ بات کے ساتھ لکھ دیئے ہیں، رجوع کر لیا جائے۔

اب نقادہ الجرح مقدمہ ملی العقیدی اس کیش کی اگرچہ بعض حضرات توثیق بھی نقل کریں تو  
لائق اثبات نہ ہوگی۔ اور یہ روایت درجہ صحبت کو نہ پہنچ سکے گی۔ مquam استدلال میں صحیح رہا ت  
صحیح سند کے ساتھ مطلوب ہے۔

## روایت شیعین مُندابی عوانۃ یعقوب بن اسحق بن ایراہیم الاسفاریینی

المتوفی ۱۴۳۱ھ

طبقات الانوار میں درج ہے کہ محمود الشجاعی قادری در صراط السنوی "گفتہ"  
وآخرج ابو عوانۃ عن ابن الطفیل عن زید بن ارقم رضی اللہ عنہ  
قال دعا رجع رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم من حجۃ الوداع ونزل  
عذیز نعم فضمن ثم قال کافی قدھیت خاجت اتی قد ترکت فیکم  
الشیعین کتاب اللہ و عتری اهل بیت فانظر واکیف علقوفی فیها

فَإِنْهُمْ لَنْ يَعْتَقِدُوا هُنَّ عَلَىٰ الْحَوْضِ ثُمَّ قَالَ إِنَّ اللَّهَ مَوْلَايَا وَأَنَا  
وَلِيٌّ كُلِّ مُؤْمِنٍ ثُمَّ أَخْذَ يَدِي عَلَيْهِ فَقَالَ مَنْ حَكَتْ مَوْلَادَهُ فَعَلَىٰ مَوْلَادِهِ  
وَعَبَّاتٌ حِجَّة١٤١٦ اس کے متعلق پند معمروضات پیش کی جاتی ہیں :

(۱)

منہابی عازم کا محل اسناد کامل کتاب ندویات اپنے کی دوسرے سے میرنشیں ہر کا کتاب  
منہابی عوانتہ کے صرف دو جلد ابتدائی دارثہ المعارف دکن میں طبع ہوئے ہیں وہ ہمارے سامنے  
ہیں ان میں یہ روایت نہیں مل سکی مزید کتاب کی غیسہ مطبوعا جزاً بیس کے بعد ہی میرکرستے ہیں۔

(۲)

متن کے اعتبار سے یہ من دھی روایت ہے جو مطابرہ نسائی سے اسنن الکبری النسائی  
میں مردی ہے اور البدایہ لابن کثیر کے حوالہ سے ہم قبل ازین نقل کرچکے ہیں یعنی میر شدہ اسناد  
کے ساتھ اس کو نقل کیا گیا ہے۔ متن کے اعتبار سے اس کی تمام متعلقہ بحث وہاں نسائی کی روایات  
کے تحت مندرج ہے، طلاط خفرالی جائے۔ افادہ کرنے کی حاجت نہیں ہے۔

# اسناد مشكل الآثار رامام الوجعنة را احمد بن محمد بن مت المصرى الطحاوى

(متوفى ٣٢١ھ)

حدثنا ابو ابراهيم بن مرزوق ثنا ابو عاصم العقدى ثنا يدين يدين كثير عن محمد بن عيسى بن على عن أبيه عن على ان النبي صلى الله عليه وسلم حضر الشجر بجنة فخرج احد ابيه على فقال يا ايها الناس استمع ثم همدون ان الله ربكم قالوا بلى قال المستم ثم همدون ان الله ورجله اولى بهم من الفكير وان الله ورسوله مولاكم قالوا بلى قال من كنت مولاه فعل مولاه ان قد تركت فيكم ما ان اخذتم من تسلى بعد كتاب الله بایدیکم واهل بيته ”

(مشكل الآثار رامي جيزر الطحاوى مص، جلد ۲ طبع دائرة المعارف دك،

رواية هذا كاترجم ابن جرير طبرى کي روایت کے تحت گزینچا ہے، اس سے دوبارہ درج کی حاجت نیس ہے۔ البتہ اس اسناد کے متعلق ذیل میں مندرجہ گزارشات لائی توجیہ ہیں۔

(۱)

یہ حوالہ ہمارے دوستوں میں سے صاحب فکر الحجۃ و صاحب حقیقت وغیرہ کسی حصہ نے ذکر نہیں کیا ہے نہ اپنی تلاش سے اس کو حاصل کر کے پیش خدمت کر دیا ہے اگر قبولیت کے لائق ہو تو اس کو قبول کیا جائے درز نہیں۔

(۲)

مندرجہ بالا ندک اسناد الرجال سے تحقیق کی گئی ہے۔ اس سند میں ایک شخص یزید بن کثیر تشریف ڈرا ہے۔ یہ حضرت بالکل مجہول الذات و مجہول الحال ہے۔ رجال وطبقات کی مندرجہ ذیل کتب میں تماہل اس کا کہیں سارخ نہیں مل سکا۔ بری کوشش کے باوجود ہم اس نام کی تلاش میں تاکالم رہے ہیں۔ تقریب التذییب۔ تہذیب التہذیب۔ سان الیزان۔ تاریخ صیریام خارجی۔ تاریخ صیریام خارجی۔ کتاب الجرح والتعديل لابن ابی حاتم رازی۔ طبقات ابن سعد علیہ السلام الابرار

اصفہانی۔ اخبار اصفہان لایی نہیں۔ تاریخ جرج چان کیوں۔ تاریخ بعثۃ خلیب بن مادی۔ تذکرۃ الحکاۃ فی کتاب  
میزان الاعمال ذکری۔ تذکرۃ الحکاۃ خزرجی۔ توجیل المعقّدة لابن جرج۔ تاریخ ابن حکاں وغیرہ وغیرہ کی  
کافی درج گردانی کی گئی ہے۔ مگر یہ بزرگ تاحال مخفی ہی ہیں۔

(۳)

اہل علم کی آگاہی کے بیہودہ کیا جاتا ہے کہ یہ یہ دین کیش شیخہ رجال میں عجی متفق ہے۔  
مندرجہ ذیل کتب اس نام کی تلوشن کی خاطرا پڑھنے اپنے مقام میں دیکھی گئی ہیں یہ حضرت  
رسول پروردہ ہیں کہیں دکھائی نہیں دیتے۔ رجھال کشی۔ رجھال نجاشی۔ رجھال تفرشی۔ رجھال تلقافی  
رجھال ابن ملی رفتگی اتحال۔ رجھال حلی۔ جامع الرؤیاۃ اربعیل مخصوص الاتصال فی تحقیق احوال الرجال  
روضات الجنات فوافاری قصص الملائک تختفت الالحاجاب شیخ عباس قی۔ تمت المنشی شیخ  
عباس قی۔ احسن الارادہ یعنی تراجم الشیخ۔ میاسن المونینین طورتی۔ ان چهار دوہ کتب تراجم و  
رجھال میں کہیں اس س کا دیدار قصیب نہیں ہو سکا۔

ان گزارشات کے بعد منصف مراجح حضرات خود ہی فیصلہ فرمائے گئے ہیں کہ کیا ایسی روایت  
قابل قبل ہو سکتی ہے جن کے روایہ متداول کتابوں میں لاپتہ و مفقود الحجہ ہوں۔

(۴)

اس سند کے متعلق آخر ہیں ایک رائے پیش کی جاتی ہے اگر پسند خاطر ہو تو قبل کریں جائے  
ورجھوڑدی جائے۔ وہ یہ ہے اس احادیث بالا میں زید بن کیث کے نام میں روایہ کی طرف سے یا  
ناقلیہ کی جانب سے قلب واقع ہو گیا ہے۔ اصل نام کیث بن زید درست ہے یہاں قرع  
طب کو ذکر سے قرآن کے ذریعہ حلوم کیا گیا ہے۔ ایک تو منیا الحجی بن راہب یہ کی سن میں داہی  
روایت التقیین میں، محمد بن عمر بن علی کا شاگرد کیث بن زید ہے۔

استاد بھی واحد ہے۔ روایت بھی یہی ہے۔ دوسرا جہاں کتب رجال میں محمد بن عمری  
علی کے شاگردوں کی فہرست شامل ہوتی ہے وہاں اس کے شاگردوں میں کیث بن زید بھی ملکہ  
زید بن کیث کو رہنیں ہے۔ اور اس کیث بن زید کے متعلق استاد الحجی بن راہب یہ کی روایت  
کے تحت مفصل کلام گز جکا ہے۔ وہاں ملاحظہ فرمایا جائے۔ یہ شخص مجرد حج وحی ہے۔ روایت میں

خطا کرنے والا ہے۔ لہذا اس کی روایت درج صحبت کو تسلیم پہنچ سکتی۔

## اسناد لغوی (متوفی ۷۳۱ھ)

عیقات الانوار جملہ اول ص ۲۴۱ میں ابوالقاسم لغوی کی مندرجہ ذیل روایت مذکور ہے۔ اور کتاب فائدۃ اسٹین گھری میں سے یہ روایت صاحب عیقات نے نقل کی ہے۔

"اَبْيَانُ اِبْوَا الْقَاسِمِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مُحَمَّدٍ بْنِ عَبْدِ الرَّزِيقِ لِغَوِيِّ اَبْيَانَ لِشِرِّينِ

الولید الکندی انبیاء نا محمد بن طلحہ عن الا عمش عن عطیة عن

ابی سعید الحدری عن النبی صلی اللہ علیہ وسلم قال افی ادشک ان

ادعی فاجیب والی تارک فیکم الشعین کتاب اللہ عز وجل جبل

محمد و من السماء الى الدرض و عترف اهل بيته و ان اللطیف الجیر

آخر فی انھالن یتعرقا حتى یرحا على الحوض فاظظرقا مخالفو

فیھما۔" (عیقات الانوار ص ۲۴۱ ج ۱) بحوالہ فائدۃ اسٹین گھری

اس روایت کا اصل ماقذہ تو کتاب فائدۃ اسٹین گھری ہے جو ہم کرتا حال میرنہیں ہو سکی۔

اللہ اعلم کس پا یہ کی کتاب ہے۔ موافق و معتبر روایت اس میں بھی گئی ہیں یا طب دیا بس کا  
مجموعہ ہے۔ تاہم اس اسناد میر شدہ (مندرجہ بالا) میں غور و فکر سے ثابت ہوا ہے کہ اس کی  
نہیں علیہین سعد عوفی کوئی تشریف فرمائے۔ یہ بزرگ کثیر المخلاف ہے ضعیف الحدیث ہے اور  
مشور شدید ہے، مجیب قسم کا مدرس ہے۔ اپنے شیخ محمد بن انس بن مالکی سے روایات نقل کر کے  
ایرسی کے نام سے وگوں میں پھیلانا تھا۔ اس کی پوری اور ضروری تشریح ہم طبعات ابن سعد کی  
نہ کے تحت درج کر چکے ہیں تفصیل وہاں ملاحظہ کری جائے اور شیعوں کے ہاں یہ شخص اصحاب  
محمد باقرؑ شاکر کیا جاتا ہے۔ یا من الرواة اور رجال المتفقى نے اس چیز کی خوب وضاحت کر دی  
ہے۔ لہذا یہ روایت تقابلی تسلیم نہ متصور ہوگی۔

صد حب عیقات نے آگے چل کر ۲۹۷ جرمیں ابو طاہر محمد بن عبد الرحمن المخلص النبی  
نبیہمؐ کی ایک روایت مستقل درج کی ہے۔ ناظرین کام کی خدمت میں یہ عرض کرنا ہے کہ

وہ کوئی الگ اسناد کے ساتھ علیحدہ روایت نہیں ہے۔ وہ روایت یعنی کتاب فرمادا مسلمین میں یہیں  
ایران امام بن حنفی مذکور کی سند مندرجہ بالا کے ساتھ مروی ہے جس میں عطیہ عوفی و فیروز بزرگ موجود ہیں۔  
فلمذہ ابوالاطهار محمد بن عبد الرحمن المخنس الذیسی کی روایت کی خاطر الگ بحث کی حاجت نہیں مخصوص و ذی  
کی روایت عینتات الانوار س ۱۹ جلد اول پر آپ ملاحظہ فرمائے ہیں۔ بیر صاحب نے المخنس ذیکر الگ  
اسناد تمام گر کے کثرت اساتید و مکانے کی بے جا کوشش کی ہے جا کوشش کی ہے۔ ظاہر ہے کہ یہ کتاب شیعہ بناء  
کی کوشش کی جا رہی ہے۔ جیش مقامات میں انہوں نے یہی روشن اختیار کر کی ہے۔

# Www.Ahlehaq.Com

## روایت تقلیل کے شہستگانہ (آٹھ عدد) اساتید

از احمد بن محمد بن سعید الکوفی المعرف بابن عقد کتبۃ ابوالعباس (متوفی ۲۳۶ھ)

واضح ہو کہ صاحب عبقات الانوار میر حامد حسین لکھنؤی نے عبقات ص ۱۵۱  
جلد اسے لے کر ص ۷۷ احتجاد ایک ابن عقدہ کے ہشت عدد اساتید سخاوی اور  
سمسودی وغیرہ کے واسطہ سے نقل کئے ہیں اگر یہ اساتید بمعنی کامل نقل کئے جائیں تو  
بڑی طوالت ہو جاتے گی اب یہ معرفت اخصار صرف عبقات کے درج کردہ  
اساتید کو پیش کرتے ہیں۔ متوفی روایت کو ذکر نہیں کریں گے۔ نیز یہ بھی معلوم  
ہے کہ عبقات میں جو کچھ اسناد ذکر ہوا پے وہ ابن عقدہ کا مکمل اسناد  
نہیں ہے۔ بعض اسناد ہے تاہم جو کچھ مندرج ہے۔ اسی کو ہم بھی یہاں اندرج  
میں لائیں گے۔

نیز یہاں یہ بات بھی ذکر کرنی مناسب ہے کہ ابن عقدہ نے روایت من  
کنت مولا فعل مولا " کے اثبات میں ایک مستقل تصنیف مدون کی ہے۔  
اس کا نام کتاب المولاظ ہے اور کتاب الولایہ بھی اسی کا دوسرا  
نام ہے۔ اس تصنیف میں ابن عقدہ نے روایت من کنت مولا اخراج کے ساتھ  
ساتھ روایت تقلیل کے لئے بھی بعض اساتید درج کئے ہیں۔ اب عبقات کی  
عبارات میں اس تصنیف کا ذکر جا بجا پایا جاتے گا۔ ناظرین کرام کے لئے مناسب  
معلوم ہوا کہ پہلے سے ان کو مطلع کر دیا جاتے۔ ذیل میں آٹھ عدد اساتید درج  
کئے جاتے ہیں۔ اس کے بعد ان پر جو ناقلا نہ تبصرہ ہے وہ بعد میں کیجا پیش  
ہو گا۔ کہ ابن عقدہ کس معیار و مقدار کے آدمی ہیں اور ان کی تالیفات و تصانیف  
کا پایہ اعتبار کیا ہے؟

(١)

## روايت جابر بن عبد الله (عيقات ٥٢ جلد ١)

اين عقد در کتاب الولايت که بكتاب الموالاة نيز معروف است اين حدیث شریف (اثقلین) را پنهان شد طریق روایت منوده چنانچه اين سخاوهی در "استجلاء ارتقاء الغرف" ورد که حدیث اثقلین مردی از جابر گفته در فراہ ابوالعباس این عقدة في الولاية من طریق يوشن بن عیدالله بن ابی فروۃ عن ابی بعض محمد بن علی جابر رضی اللہ عنہ قال کنا مع رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم في حجة الوداع فلما راح الجمعة

(٢)

## علی المرتضی (عيقات ٥٤ جلد ١)

و نيز سخاوهی در استجلاء ارتقاء الغرف گفته واما حدیث خرمیة فهو عند  
اين عقدة من محمد بن کثیر من فضل رادی الجارود کلاما عن ابی الطفیل اد علیا عن اللہ عن قام محمد اللہ و آشی علید یہ طویل روایت  
ہے اس میں صحیح کثیر میں حضرت علی کھڑے ہو کر فرماتے ہیں کہ جن جن  
لوگوں نے یوم ندیر قم میں خود نبی کریم سے یہ روایت سنی ہو وہ لوگوں  
دیں پس سترہ صحابی کھڑے ہو کر کوہاہی دیتے ہیں اور علی المرتضی کی  
تصدیق کرتے ہیں (اللہ)

## روايت ابن ضمیرہ (٣)

نيز سخاوهی در استجلاء گفتہ واما حدیث منیرة الاسلامی فوی الموالاة من

حدیث ابراهیم بن محمد الاسلمی عن حسین بن عبد الله بن هنفیة عن ابیه عن  
جده رضی اللہ تعالیٰ عنہ قال لما اصرف رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
من حجۃ الوداع الج (عيقات صفحہ ۲۶ جلد ا)

(۳)

## حدیقتہ و عامر بن سیلی

وامامدیث عامر فاخربه ابن عقدۃ فی المراکة من طریق عبد الله بن سنا  
عن أبي الطفیل عن عامر بن لیلی بن ضمیر و مذیفته بن أبی رضی اللہ علیہ  
قال لا ماصدر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم من حجۃ الوداع ولم یحتج فی رہا  
(عيقات صفحہ ۱۷ جلد ا)

## الیوفر

تیر سخاوی در استخبار لغفہ واماحدیت ابی ذر . . . فاشان الیه الترمذی  
فی جامعه ولخرجه این عقدۃ من حدیث سعد بن طریف من الا صیح بی  
بناته عن ابی ذر رضی اللہ علیہ اته آخذ بعلفتہ باب (لکھیہ) فقال افی سمعت  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم . (عيقات صفحہ ۱۵ جلد ا)

(۴)

## روایت ابی رافع مولی

واماحدیث ابی رافع فیه عن ابی عقدۃ ایضاً من طریق محدث بن عبد اللہ  
بن ابی رافع عن جده ابی مولی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم لشائز رسول  
الله صلی اللہ علیہ وسلم غیر خم مصادرہ من حجۃ الوداع فام خطیباً (عيقات صفحہ ۱۶ جلد ا)

(۷)

## ام سلمة

وَيْزَرْ سِحَاوِيْ وَرَا سِجَلَاءُ الْقَارَبُ الْأَرْفَوْنُ كَفْتَرْ وَامْا حَدِيْثَ امْ سَلَّهُ قَحْدِيْتُ شَهَا  
عَتَدَابُنْ عَقْدَةُ عَنْ حَدِيْثِ هَارُونَ بْنَ خَارِجَةٍ عَنْ قَاطِمَةَ بَنْتَ عَلِيٍّ عَنْ اَمْ  
سَلَّمَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ اَخْذُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِيْدِيْ عَلَيْيِنِيْ  
خَوْفِ فَعْلَمَهَا اَخْرَ - (عيقات مث جلد ۱)

(۸)

## ام هانی

وَامْا حَدِيْثَ امْ هَانِيْ قَدِيْشَهَا عَنْهَا اَيْضَأَ مِنْ حَدِيْثِ عَمْرَيْ بْنِ سَعِيْدِ بْنِ عَسْرَيْنِ  
حَدِيْثَةَ بْنِ هَبِيرَةَ عَنْ اَبِيهِ اَنَّهُ سَمِعَهَا تَقُولُ رَجُعُ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
وَسَلَّمَ مِنْ حِجَّةِ الْمَرْ - (عيقات مث جلد ۱)

نوٹ: روایت "موالۃ" (من کنت مولاہ فعلی مولاہ) وروایت "تلین" کو اس  
ابن عقدہ بزرگ نے بے شمار اساتید کے ساتھ اپنی تصنیفات میں  
کتاب المولات یا "کتاب الولایت" وغیرہ ہمایں مدون کیا ہے اور  
جن لوگوں نے فضائل و مناقب کی تاییغاًت مرتباً کی ہیں ان میں بہت  
سے لوگوں نے اپنی تاییغاًت و تصنیفات میں اسی ابن عقدہ کی روایات  
پر اعتماد کیا ہے اور اسی کی روایات کو ماقذف قرار دیا ہے اس چیز کا خود  
صاحب عیقات کو بھی اقرار ہے۔ چنانچہ لکھتے ہیں:

"وَهُمْ اِنْ رَوَيْتُمْ رَا اَذَابَنْ عَقْدَهُ عَلَامَهُ تُورَ الدِّينِ سَمِيُوْدَى وَدَرَ  
"جوَاهِرُ الْعَقْدَيْنَ" وَاحْمَدَيْنَ الْفَضْلَ بْنَ عَمْرَيْ بَكِيرَكَلِيْ در وسیلة المَال

نیز آورده دانیں روایات دروایات محمد بن علی الشیخانی  
در صراط سوئی از ابن عقدہ نقل کرده<sup>(۱)</sup> (عبدقات الانوار مصباح ۱)  
حافظ شمس الدین سخاوی<sup>(۲)</sup> کی "استجلاء" اسی نوعیت کی کتاب  
ہے۔ ابن عقدہ سے اس نے بے شمار روایات اخذ کی ہیں۔ اس طرح  
ایک کتاب "ینابیع المودة" از شیخ سیمان البجی القندوری کی اہل استہ  
کی جانب مشوہب کی جاتی ہے اگرچہ حقیقت الامراض کے خلاف ہے۔ اس  
میں بھی اس این عقدہ سے بے شمار روایات لی گئی ہیں اس قدوتی نے  
اس کو اپنے تأخذ میں شمار کیا ہوا ہے۔ علی ہذا مقیاس لاصداق مصنفین اور  
مؤلهین نے این عقدہ سے بڑے ذخیرے روایات کے حاصل کئے ہیں۔  
اس طرف بہت کم لوگوں نے توجہ کی ہے۔ یہ کیے بزرگ ہیں؟ کس مسلم کے  
آدمی ہیں؟ باب روایت میں ان کا پایہ اعتبار کیا ہے؟ اب ہم ابن عقدہ  
کی پوزیشن جو بڑے یہڑے علماء رجال و ترجمہ نے واضح کر دی ہے وہ بلا کم و  
کاست پیش کرتے ہیں۔ اس کے بعد صفت طبائع اور حق و باطل کی تیز کرنے  
والے خود قیصر کر سکیں گے۔ ہماری جانب سے کسی تبصرہ کی حاجت نہ ہوگی  
نیز تمام عبارات کا خلاصہ ہم پہلے درج کرتے ہیں۔ اس کے بعد حوالہ کتاب میں  
صفحات یہجاں حوالہ جات میں ایک تو اختصار عبارات آ جاتا ہے دوسرا  
یہ کہ ان محول مquamات کو من و عن دیکھنے سے ہماری معروفات کی تصدیق  
پائی جائے گی۔ اب محول مquamات کا حاصل ملاحظہ فرمادیں۔

### ابن عقدہ کا ذکر خیر!

(۱) اقل اس کا پورا نام اس طرح ہے۔ ابوالعباس احمد بن محمد بن سعید کو فی  
المعروف ابن عقدہ بیہ "زیدی و بارودی شیعہ" سے ہے اور مسلم میں الفرقین

ہے کہ یہ حضرت زیدی و جارودی "شیخوں میں" ۔

۴- دو مہل بیت کے فضائل اور بینی ہاشم کے مناقب میں تین لاکھ روایات (عملی قول) یا ایک لاکھ بیس ہزار روایات باسا شدید اس بزرگ نے روایت کی ہیں۔ ان میں روایت "نقیلین" بھی ہے جو متعدد طرق سے اس نے روایت کر ٹالی ہے۔

۵- یہ بزرگ مشائخ کو ذن کے سامنے روایات تیار کر کے پیش کرتے کہ ان کو آپ روایت کریں اور بعض اوقات خود ان سے راوی و تناول بن جاتے ہیں۔ خاص کر منکر روایات لانے میں یہ صاحب بڑے مشہور رکھتے۔

۶- اس نے بڑی ترکیب سے مصتوحی روایات لوگوں میں جاری کی ہیں۔ اس طور پر کہ بڑے بڑے ثقہ و معتقد اساتید مرتب کر کے چلا دیتے ہے اور خود دیسان سے غائب ہو جاتا ہے (بیان اساتید میں راوی کا اپنے آپ کو غائب رکھتا صریح جعل و فریب ہے)

۷- موقع پاکر مطاعن صحابہ کرام و مثالب و معاشب (خصوصاً شیخین) کے متعلق (الا کرا تھا۔ اسی وجہ سے کئی محدثین نے (مشلان) عمر و بن حیویر (ع) کے اس شخص سے روایت کا نقل کرنا ترک کر دیا تھا اور کئی محدثین نے اس کی روایت رد کر دی تھی۔

۸- نیز پیش شیعوں کے اصول کے اصول ارجح" (اصول کافی و فروع۔ تہذیب الاحکام۔ الاستیصار۔ من لا يحضره القیمه) کا محدث و مستند راوی ہے۔ تمام شیعی اصحاب رجال و تراجمتے اس کی توثیق و تصدیق کی ہے پرانا پنج ہم سوئی رجال کے بعد شیعہ رجال سے بھی اس کی تائید بطور الدام درج کرنا چاہتے ہیں۔

۷۔ این مقدمہ بیز رگ نے شیعی علماء کے لئے ایک تربیتی ملی کا نام تربیت  
کیا ہے اس طرح کوچھ امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سب ائمہ کے الگ الگ  
رجال و تلامذہ ائمہ جیسے کریم کے کتابیں تدوین کر دی ہیں ۱۱۱ اس مسامطہ میں  
متاخرین علماء شیعوں سب اس کے خوشیں ہیں اور تاقیہ امت اس  
کے مرہوں منت ہیں )

تاریخ و تراجم و رجال شیعی علماء بحول القیل ملاحظہ ہوں -

اول: تاریخ بغداد جلد پنجم ۲۲۱-۲۲۲

دوم: المتنسل فی تاریخ الملوك والامم لابن الجوزی جلد ششم ۳۳۶-۳۳۷

سوم: تذکرۃ الحفاظ لللہ عزیزی جزء ثالث ۵۶-۵۷ طبع دکن

چہارم: میرزان الاعتدال فہی ۴۷ جلد اول -

پنجم: مرآۃ آبیجان للیافی ص ۳۳۳ جلد دوم

ششم: الیدایت و النہایت جلد ششم لحافظ ابن کثیر مشقی عہد ج ۶ -

ھفتم: منہاج السنۃ لابن تیمیہ جلد رابع بحث روا الشمس الحلبی ر -

ھشتم: منہاج السنۃ لابن تیمیہ جلد رابع بحث روا الشمس الحلبی ر -

یہ میں این عقدہ تراجم و رجال شیعی بحول القیل ملاحظہ فرمادیں -

اول: رجال بخاری طبع ایران تقطیع خور و مٹا -

دوم: رجال تفسیر طبع ایران ص ۱۳۳ -

سوم: رجال علماء ملی « مٹا -

چہارم: مجالس الموتین « تقطیع کلان میں ۱۴۸ -

پنجم: جامی الرواۃ از محمد بن علی ارسیلی جلد اول ۱۴۷، ۱۴۶، ۱۴۵ -

ششم: منتهی المطالب بیوعلی مٹا ۱۰۸-۱۰۹ بین ایران -

ھفتم: روضات الجنات ایخوان انصاری مٹا -

ہشتم: رجال ماقعہ تیقین تیقین المقال بدل اول ص ۸۵ - ۸۶ -

نهم: بلخنس المقال تیقین احوال الرجال القسم الثانی فی المؤذقین ص ۷۹ -

دهم: تحقیق الاحیا بیشیخ عباس قمی ص ۲۳۰ مطبوعہ ایران -

یازدهم: تتمہ المقتضی بیشیخ عباس قمی ص ۳۷۰ -

رجال کشی میں یہ بڑوگ نہیں پائے گئے۔ اس لئے کہ اس میں بہت  
تسلیہ سے قدیم رجال کا تذکرہ ہے اور یہ شخص ص ۲۳۳ کا متوافق ہے۔ مقرن قلیں  
یہ ہے کہ اب این عقدہ سے رجال کشی پختہ مرتب ہونی پڑے اگرچہ بعد میں شیخ طوسی  
نے رجال کشی کا خلاصہ مرتب کیا ہے کویا اس کی ایک قسم کی نئی ترتیب ہے مگر یہ  
صاحب اس ترتیب رجال کشی میں بھی نہیں لائے گئے۔ ایک رجال کشی کے بغیر  
مشہور شیعہ رجال کی کتابوں میں اس کا تذکرہ متاثر ہے (جو کتابیں بندہ کے ہاں  
 موجود ہیں) اور تو شیعہ و توصیف کے ساتھ پایا جاتا ہے۔ ذکور مقامات کی طرف  
رجوع فرمائے علماء تسلی کر سکتے ہیں اسید ہے ہماری گزارشات کی تصدیق ہو جائیں۔

## آخری گزارش

ایک سوال: بعض طبائع کی طرف سے یہ سوال وارد کیا جا سکتا ہے کہ سخاوی اور  
سہدوی وغیرہ ماجیلے پڑھے پڑھے اکابر علماء نواس کے مسلک پر اعتراض ہے کہ کسکے  
ذمہ نہ ہو نے یہ کہ قریں پیدا کیں آج چودھویں صدی میں اگر اس کی روایات رد  
کرنے کی یہ تدبیریں تیار کی گئی ہیں۔

اس کے ہواب میں اول بات تو یہ ہے کہ جو کچھ تم نے اب این عقدہ کے متعلق  
چیزیں فراہم کی ہیں۔ ان سب میں یہم ناقل ہیں اہل سنت کے سات عدد مشاہیر  
اہل علم وہ عقدہ پر مذکورہ تنقیدات اپنی اپنی تصنیفات میں ثبت فرمائے ہیں  
ان حقائق کو آج کی خود ساختہ تدایر قرار دیتا ہی بڑی نافعی ہے۔ صحت نقل

کے ہم ذمہ دار ہیں سنگورہ مقامات تکمیل دیکھ لئے چاہئیں۔ اس میں خیانت نہ ہو گی انشاء اللہ۔ البتہ ہم یہ تسلیم کرتے ہیں کہ اب عقدہ کے متعلق ہمارے مصنفوں و اہل تراجمتے بڑی بڑی توثیق بھی درج کی ہے لیکن جن علماء پر اس کی حقیقت منکشف ہو گئی ہے۔ انہوں نے ساتھ ہی اس پر مفصل تدقید بھی درج کر دی ہے اور جن لوگوں کے ہاں اس کی تصویر کادوس را رُخ سامنے نہیں آسکا انہوں نے صرف درج و توثیق لکھ دی ہے اور وہ اس درجہ میں ایک گونہ بال محل محدود ہیں۔ البتہ قاعدہ ایک درج مقدم علی التعديل کے تحت ان کی توثیقات کی عرض انتہات ز کیا جائے گا۔

(۲) دوسری بات یہ ہے کہ شیعی علمائے تراجم کی تصریحات ہمارے علماء کی تدقیدات کی تائید کرتی ہیں اس طرح کوئی علماء کہتے ہیں یہ شخص (ابن عقدہ) زیدی جارودی شیعہ ہے۔ کشیدہ اہل علم بھی کہتے ہیں کہ یا الحکل صحیح ہے۔ یہ زیدی جارودی شیعہ ہے، ہمارے ہاں متبرہ مستند راوی ہے، اس کی بڑی بڑی تصنیفات مقبول ہیں۔ ایسے حالات میں جب کہ یہ شخص میں الغریقین مسلم شیعہ ہے تو اس کی مرقویات متنازعہ فیہ مسائل میں یہ چوں و پھر اکیوں کر تسلیم کی جاسکتی ہیں؟ اور اس نبی کے علماء نے فرمایا ہے کہ بعدت (مثلاً شیعہ فارجی وغیرہ) کی روایت جیکہ وہ اس کے مذہب کی طرف را گی ہو تو قبل نہیں کی جاتی۔ یہ ہماری معروضات اپنے قواعد کے موافق پیش کی جا رہی ہیں۔ تکمیل اور سینہ زوری کو اس میں کوئی دخل نہیں ہے۔ حاصل یہ ہے کہ اس باب میں ابن عقدہ کی روایات پر بالکل اعتماد نہیں ہے بلکہ ایم ستر وک ہیں۔

## اسناد تعلیم و علیج بن احمد بن علیج الجزیری (متوفی سادھے)

ابن علم کو معلوم ہے کہ یہ جزیری دارقطنی محدث کا عجیب شیخ ہے اور حاکم نیشاپوری صاحب مستدرک کا بھی صاحب عبقات نے روایت تعلیم اس سے یا سند قتل کی ہے۔ اس کے متعلق ہم نے یہ واضح کرتا ہے کہ جزیری کی روایت بیع سند تمام ترویج ہے جو مستدرک حاکم کی روایات ہیں تیسری روایت اپنے اسناد کے ساتھ مندرج ہے اس کا اسناد اس طرح ہے کہ علیج الجزیری اتنا تا محمد بن ایوب ثنا الارتقی بن علی ثنا حسان بن ابراہیم لکرانی شنا محمد بن سلۃ بن کمیل عن ابیہ عن ابی الطفیل این واشلہ رضی سعی زیدین ارقم رد یقول تعالیٰ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پین مکہ وال مدینۃ المذکورہ اس سند پر مستدرک حاکم کی روایت سوم کے تحت مغلظ کلام درج ہے وہاں ملاحظہ فرمائیا جائے۔ اس کا حاصل یہ ہے کہ یہ سند محمد بن سلۃ مذکور کی وجہ سے صحیح نہیں ہے۔ اس کے پانچ میں یہ الفاظ علماء رجال نے درج فرمائے ہیں کہ کان ضعیفاً ذاہب و ایسی الحدیث، کان لیتد من متشری انکوفة طبقات ابن سعد۔ میزان الاعتدال۔ سان المیزان عسقلانی وغیرہ۔

صاحب عبقات الا نوار<sup>۱</sup> جلد اول پر اس کو مندرج کیا تھا تذییلہما: مذکورہ بیوح کے بعد مزید کسی جواب کی حاجت نہیں ہے۔ مگر یہ چیز تو ماظرین کرام پر واضح ہونی چاہیئے کہ جب د علیج الجزیری کی سند اور حاکم کی سند سوم ایک ہی چیز ہے کوئی فرق نہیں ہے۔ من و عن وہی رواۃ اور وہی روایت ہے اس کو الگ الگ استاد قائم کر کے جدا چدا روایت بتا کر پیش کرنا ضریح جبل اور دھوکہ ہے۔ یا فرنخ خالع پر کثرت حوال رجات کا رعب قائم کرنے کے لئے اور کتاب کو ضخیم بنلتے کے لئے یہ تمام کارروائی کی جا رہی ہے۔

# روايت ابن بكر محمد بن عمر بن محمد بن مسلم لتميم المعرف

(باب جعابي (المتوفى ۳۵۵ھ))

عقبات ملا جلد اول میں لکھا ہے کہ سخاوی در استجلاء گفتہ :

روايه الجعابي من حديث عبد الله بن موسى عن أبيه عن عبد الله بن حسن عن أبيه عن جده عن علي رضي الله عنه ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال اقى مختلف قيكم ما ان تسكتم به لن تضلوا اس كتاب الله عز وجل طرقه بيد الله وطريقه بايديك و هتق أهل بيتك ولن يتفرق قاحشي بيد اهل المومن و نور الدين محمودي در جواهر العقدين در ذکر طرق ایں حدیث تحریف گفتہ۔

(عقبات الانوار ملا جلد ا)

ناقلین کے سامنے عقبات کی عبارت بلطف پیش کی گئی ہے۔ استجلاء مختاری یا یوافر القرآن محمودی ہمارے ہاں موجود نہیں ہے۔ یا وی یوافر تلاش کے نام سکی۔ مقصود یہ تھا کہ ابن الجعابی کی مکمل شریسر ہو سکتا کہ اس کی صحت و سقم و قوت ضعف کا اندازہ ہو سکے میر حامد حسین صاحب عقبات نے جعابی کی بوری سند روایت ہڈا نہیں لعقل کی صرف حوالہ سخاوی پسحوردی کا حوالہ فرم کر بات ختم کر دی ہے کتب بالایہ ما رسیتاب نہ ہونے کی وجہ سے پوری سند حاصل کرنا دشوار ہے۔ فلذہ اہم اس روایت کے صحت و سقم کے متبلک کچھ نہیں کہ سکتے۔ روایت مذکورہ مکمل اسناد کے ساتھ سامنے لائی جائے اگر صحیح ہوئی یعنی اسناد اور تنا تو قبول کرنے میں دریغ نہ ہوگا۔

جن حضرات کو عقبات الانوار کے مطابع کا اتفاق ہوا وہ خوب جانتے

بیں کہ صاحب عبقات نے بہت سے مصنفین و محدثین کی جانب سے اس روایت کو منسوب کیا ہے مگر حوالہ مکمل باندھنیں پیش کیا۔ حالانکہ حبیب وہ اس روایت کو لفظی و معنی متوافق ہماری کتب سے ثابت کرتا چاہتے ہیں تو ان پر لازم ہے کہ اس روایت کو مکمل اسنادیں صحیح کے ساتھ پیش کریں تا مکمل اسناد کو جمع کرتا یا اسناد مکمل ہوں غیر صحیح ہوں ان کو ذرا ہم کرتا یہ مقصد کے لئے بالکل غیر مقتدی ہے

## روایت ابو بکر احمد بن حبیر بن محمد بن علی بن مالک

بن شبیبقطیعی (متوفی ۳۶۰ھ)

ناظرین کرام پر واضح ہو کہ ابو بکرقطیعی نہ کور کی روایت بیج اسناد دی ہے جو متدرک حاکم کی روایت دو مہینے سے اس کی مکمل بحث تو وپاں اسناد حاکم کے تحت مل کے گئی البتہ مختصر ایڈ کر دیا کافی ہے کہ اس سند میں ایک شخص خلف بن سالم المزینی ہے۔ وہ محاسب صحابہ کرام اور مشاہد صحابہؓ مجع کرتا تھا اور غالباً اس شیدہ تھا تسلی کرنے تقریب و تهدیب و تایب سے خطیب بغدادی ملاحظہ رہا۔ لہذا اس کی روایت شیدہؓ مختصر قیہ مسائل میں مقبول ہیں ہو سکتی۔

تتبیہ عبقات الانوار جلد اول ہشٹا پر میر حامد حسین صاحب نے اس کو ذکر کیا ہے۔

## استاد از معاجم طبرانی ابو القاسم سليمان بن احمد بن ابی

الطبرانی (متوفی ۳۶۰ھ)

## سند اول از مجمجم صحیر

حدائق حسنی میں مُحَمَّد بْنِ مُضْعِفٍ بْنِ الْأَشْنَاءِ الْكُوفِيِّ شَهَادَتُهُ يَعْتَدُ بِالْأَسَدِيِّ شَهَادَةً عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ الْمَسْعُودِيِّ

كَثِيرٌ الْتَّقَا وَعَنْ عَطِيلَةِ الْعَوْقِيِّ عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْحَدَّادِ قَالَ قَالَ  
رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذْ تَارَكَ قِيمَةَ الْقَلَبِيِّ أَحَدُهُمَا  
أَكْبَرُ مِنِ الْأَخْرَى حِكَابَ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ حَبْلَ مَنْدَدَ وَدُشْنَ التَّسَمَّاءِ  
إِلَى الْأَرْضِ وَعِنْ تَرْقِيَّ أَهْلِ بَيْتِنِيِّ وَإِنَّهُمَا لَكَ يَفْتَرُونَ حَتَّى يَرَوْا  
عَلَى الْحَوْضِ "لَهُ يَرُوْهُ" عَنْ كَثِيرٍ الْتَّوَادِ الْمَسْعُودِيِّ -

(بِحِمَامِ الصَّفِيرِ طَبَرَانِيِّ طَبَعَ الْفَسَارِيِّ دِلْيِ صَلَّى)

طبراني کے معاجم سے "روایت تقلیں" و متعدد روایات تلاش کر کے فراہم کی گئی ہیں۔ بِحِمَامِ صَفِيرِ طَبَرَانِيِّ دِلْيِ صَلَّى دو روایت دستیاب ہوئی ہیں۔ انشاد اللہ تعالیٰ ارادہ ہے کہ ناظرین بالکلین کی منتہ میں ہر ایک سند کی متعلقہ تحقیق پیش کی جائے۔ اگر ضوابط مقتضیں کے موافق یہ روایات صحیح پائی جائیں تو بسر و چشم مقبول ہیں اور دوں دوچان سے تسلیم ہیں اور اگر کوشش کے باوجود ہیچ معیار محنت کے قریب نہ ہو سکیں تو لا حالت ان کو روکرنا ہو گا۔ سنداوں کے رواۃ کی موجودہ پوزیشن پیش نہ دست ہے۔

سندر متذر بید بالا میں اس وقت ہم صرف تین آدمیوں عباد بن یعقوب اسدی کثیر التواد، عطیہ عویٰ کے متعلقات درج کرتے ہیں۔ اگرچہ دوسرے رواۃ میں بھی کلام ہو سکتا ہے لیکن تطویل کو چھوڑ کر اختصار پر اکتفا کرتے ہوئے صرف ان تینوں کے حالات کا اندراج ہی کافی واقعی تصور کیا جاتا ہے۔ پہلے عباد کا حال ملاحظہ ہو۔

## عبد بن یعقوب سُنی حوالہ میں

۱۔ تقریب میں ہے:

عبد بن يعقوب الرضا حجت الا سراج رافقني<sup>۱</sup>  
 (تقى ۲۵۵)

۲ عبد بن يعقوب الرضا حجت الا سراج<sup>۲</sup> (تلشيم)  
 الشفاعة قال ابن عدي هيام فيه غلو التشييع وروى  
 احاديث انكرت عليه في التضليل والمشالب... قال  
 صالح بن محبتوه كان يفتح محاباته... قال النادر قطع  
 شيعته... قال ابن جبات كتاب دافقيا تاداعية ومع  
 ذلك يزور المذاكيز عن المشاهير واستحق التلذذ  
 عن شرقيه عن عاصم عن ذي عن عبد الله من فروعه اذا  
 دأيت معادية على متبرئ فاقتلوه۔ (تدبیب التدبیب ص ۱۱ جلد ۲ مع مرکز

خلاصہ یہ ہے کہ عباد بن یعقوب رافقی ہے ..... اور خلقاء شناۃ کو  
 سب دشمن کیا کرتا تھا۔ ابن عدی نے کہا ہے کہ اس میں تشبیح کا غلو پایا جاتا ہے اور  
 اس نے ایسی روایات ذکر کی ہیں جو ثقہ لوگوں کے خلاف فتنائی صحابہ معاشر  
 صحابہ میں مردی ہیں۔ صالح بن محمد نے کہا ہے کہ عباد نہ کو رحمت عثمان کو دشنا  
 دیا کرتا تھا اور درارقطنی نے کہا ہے یہ صاحب شیخہ ہیں۔ این جہان کا قول ہے  
 کہ یہ رافقی ہے اور اپنے مخصوص عقائد کا زبردست مسلح تھا۔ نیز منکر روایات  
 مشاہیر لوگوں سے تقل کرتا ہے یہ شخص ترک کردیتے کے قابل ہے۔ اس عباد  
 نے ایک مرقوم روایت تقل کی ہے کہ جب تم معادیہ کو میرے منبر پر دیکھو تو قتل  
 کر دیتا۔ لیکن بچھوں قدم جلی چیزیں پڑایا کرتا ہے۔

## عبد بن یعقوب شیعہ رجال میں

۱ - عبد بن يعقوب الرضا حجت آبُو سعید ... في الجنة

ذَكَرُونْ عَيْنَادْ هَذَا إِنْمَامًا مِنْ كُلِّ يَنْبُغِي الْقَاتِلُ فِيهِ أَخْ

یعنی اس شخص کے امامی ہوتے میں تامل کرنا مناسب ہی نہیں۔

( رجال ماقنیٰ نیتیح المقال م ۱۳۳ جلد دوم )

- چانس الراہ جلد اول ص ۲۳ میں شیخ رواۃ میں درج ہے اس سے روایات  
شیعی مروی ہیں اور مستند اکوئی ہے۔ پانچ عدد روایات صاحب طہیں الراہ  
نے اس عباد سے نقل کی ہیں: (جامع الراہ جلد اول ص ۲۳)

دوسری کثیر التواد ہے جو عطیہ عوفی کا شاگرد رشید ہے اس کے کوائف بھی  
مجربت انگریز ہیں۔ اصول کافی و قروع کا مشہور راوی ہے اس کو پڑھنے  
رجال میں سے ملاحظہ قریباً یا جائے اس کے بعد دوستوں کے حوالہ جات  
بطور تائید سامنے لائے جائیں گے۔

## کثیر التوادؑ رجال میں

۱- كَثِيرُ بَنِ إِسْمَاعِيلَ التَّوَادُّ أَبُو إِسْمَاعِيلَ ... شَيْعِيٌّ صَفَقَهُ أَبُو حَاجَةٍ  
وَالْتَّسَافِيُّ قَالَ أَيْنُ عَدِيٌّ مُفْرِطٌ فِي التَّشْيِعِ قَالَ السَّعْدِيُّ زَانِعٌ

(میزان الافتخار ذیب ص ۵۷ جلد دوم)

۲- كَثِيرُ بَنِ إِسْمَاعِيلَ يُقَالُ أَيْنُ نَافِعٌ بِ التَّوَادِ ... قَالَ أَبُو حَاجَةٍ  
صَعِيْتُ الْعَدِيْمِيْتُ ... . . . قَالَ الْعَوْنَجَارِيُّ زَانِعٌ قَالَ التَّسَافِيُّ  
صَعِيْتُ قَالَ أَيْنُ عَدِيٌّ كَانَ غَالِيًّا فِي التَّشْيِعِ مُفْرِطًا فِي شَيْءٍ  
(تمذیب ص ۱۳ جلد مشتری)

ہر دو حوالہ مندرجہ کا محاصل مقصد یہ ہے کہ کثیر التواد رشید بورگ ہے۔ ابو حاتم و  
نسافی نے اس کو منیعیت قرار دیا ہے۔ ابن عدی نے کہا ہے کہ کثیر بنہ کو رشید  
مسک میں حد سے گزرنے والا ہے۔ السعدی نے کہا ہے کہ یہ حق سے انحراف

کنٹلابے۔ کیثر کو ابو حاتم ضعیف الحدیث کہتے ہیں اور جوز جانی نے اس کو حق کو سمجھا ہوا بیان کیا ہے۔ نبی اُس کو ضعیف شمار کرتے ہیں ابن عدی نے کہا ہے کہ بکثر التنواد تشیع میں غالی قسم کا آدمی ہے۔ اور حد اعدال سے بڑھ جانے والا ہے۔

کیتھرال بیو ایشیدھ جاں مس

۱۲ کثیر النوازین قارئوند ابوالنبعیم (ق) (ج) رجال تفسی و مکاتب جامع رواه محدث  
مطلوب یہ ہے کثیر النواز اصحاب صادق علیہ السلام میں سے ہے اور شیخ طوی  
نے اس کو اپنے رجال میں درج کیا ہے۔

٣- ماقنی میں ہے: قَدْعَنَّهُ الشَّيْخُ فِي رَجَالِهِ تَارِيْخٌ مِنْ اَصْحَابِ يَاقِرٍ  
 يَقُولُهُ كَيْرِيْ التَّوَاءِ بَيْرِيْ دَأْخَرِيْ مِنْ اَصْحَابِ الصَّادَقِ يَقُولُهُ  
 كَشِينِيْ قَارِونَدِيْ اِبْرِيزِيْ شَعِيلِ التَّوَاءِ وَظَاهِرِيْ اِتْحَادِيْ مَعَ كَثِيرِ  
 بَنِ قَارِونَدِيْ۔ (دریال ماقنی ملکا جلد ۲ میر سعادی ص ۲۸۳)

یعنی شیخ نے اس کو صحن اوقات امام باقرؑ کے اصحاب میں شمار کیا ہے اور دوسری جگہ اس شخص کو امام جعفر صادقؑ کے اصحاب میں درج کیا ہے اور بغایہ ہر سبی ہے کہ یہ دونوں شخص متحدد ہیں لیکن ایک ہی ذات کے دونام ہیں تھوڑا اساتام میں فرق ہے ایک جگہ کثیر الموارد مرتضیٰ ہے دوسری جگہ این قارون نے اپنا اسم نہیں۔

**عطیہ عوفی** تیرے صاحب عطیہ بن سعد عوفی میں۔ اس کی تفضیلی بحث ہم نے طبقات ابن سعد کے اسناد میں ذکر کر دی ہے۔ ورق اللہ کر اس کے کو الف مندر جہ پھر ایک دفعہ ملا خلط کیا لئے جائیں تو موجب تسلیم فاطر ہوں گے۔

## استادوم از مجمم صغير طبراني

حدَّثَنَا حَسَنٌ بْنُ مُسْلِمٍ بْنِ الطَّيِّبِ الظَّنْعَانِيَّ ثَنَانِ عَبْدُ الْحَمِيدِ  
بْنُ سَعِيْدٍ كَتَابَهُ وَتَوْسُّعٍ فِي أَرْقَمَ عَنْ هَارُونَ بْنَ سَعِيْدٍ عَنْ عَطِيَّةَ  
عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخَدْرِيِّ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ  
إِنِّي مَتَّارِكٌ فِي كُمُّ الْقَلَبِينَ مَا إِنْ تَكْسَبَ كُلُّ تُمْرِيهِ لَنْ تَصْنَلُ أَكَابَ  
اللَّهُ وَعَلَّقَ فِي أَرْتَهُمَا لَمَّا يَتَفَرَّقُوا حَقٌّ يَنْدَعُ عَلَى الْمَوْضَعِ لَمْ يَرُوْهُ  
عَنْ هَارُونَ بْنِ سَعِيدٍ أَلَّا يُؤْنِسُهُ (مجمم الصغير طبراني وشك)

اس روایت کے اسناد کی طرف توجہ کرنے سے معلوم ہوا کہ پہلے دو صاحب  
حسن بن مسلم بن الطیب صنعا نی اور عبد الحمید بن عیسیٰ و مجموع ہیں۔ ان کا تو پھر پتہ ہی  
نہیں چلتا۔ ان سے اوپر ہر سر حضرات (یوسف بن ارقام ہارون بن سعد۔ عطیہ۔)  
شیعی تکت کے دلدادگان میں للذذا اسلام روایت کا درجہ خود بخوبی واضح ہو گیا۔  
تفصیلات علی الترتیب ملاحظہ ہوں۔

## یوسف بن ارقام

... . يُوْسُفُ بْنُ أَرْقَمَ . . . لِيَتَّهُ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ خَرَاشِ

... . قَالَ أَبْنُ جِبَانَ كَمَا يَتَذَمَّعُ (السان الميزان جلد ۲۲ جلد ۲۳)

یعنی یوسف بن ارقام کو عبد الرحمن بن خراش نے متیعت قرار دیا ہے۔ اب  
جبان کہتے ہیں کہ یہ شیعہ یزدگش خدا۔

## ہارون بن سعد — سُقیٰ رجال میں

(۱) ہارون یعنی سعد بن العجلی و یقال الکوفی الاعور... . قال

كَانَ عَالِيًا فِي الْرِّفْضِ لَا تَحْلُّ عَنْهُ الرِّوَايَةُ بِخَالٍ . . . .  
قَالَ الدُّورِي، كَانَ مِنْ غَلَّةِ السَّيْعَةِ . . . قَالَ السَّاجِي كَانَ  
يَغْلُبُ فِي الْرِّفْضِ . . . (تَهْذِيبُ مَتَّ جَلْد١١)

یعنی ہارون بن سعد علی چشمی اپنے مدہب رفض میں غالی تھا۔ کسی حال  
میں اس شخص سے روایت کرنی ملاں نہیں ہے اور وقاری نے کہا ہے کہ  
غالی قسم کے شیعوں میں سے تھا۔ الساجی کہتے ہیں کہ مدہب رفض میں غلو  
رکھتا تھا۔

(۱) "هَارُونُ بْنُ سَعْدٍ الْعَجَلِيُّ صَدُوقٌ فِي نَفْيِهِ لِكِتَابِ تَلَاقِيَيْنِ"  
یعنی ہارون مذکور اگرچہ اپنی جگہ صدقہ ہے لیکن کینہ در راضی ہے۔  
(میران ذہبی م ۲۷۳ جلد ۳)

## ہارون بن سعد — شیعہ رجال میں

|                                                                    |                                                                                                                                                                                                      |
|--------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| جاس الرزاہ م ۲۷۴<br>رجال تفرشی م ۲۷۶<br>رجال مامتنی م ۲۸۳<br>م ۲۸۴ | (۱) هَارُونُ بْنُ سَعْدٍ الْعَجَلِيُّ الْحَكُوفُ (ق)<br>(۲) هَارُونُ بْنُ سَعْدٍ الْعَجَلِيُّ (ق)<br>(۳) . . . عَدَدُ الْشِّيْخِ فِي رِجَالِهِ مِنْ أَصْحَابِ الْعَصَادِيَّ<br>عَلَيْهِ الْسَّلَامُ۔ |
|--------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

یعنی ہارون مذکور کو شیخ طوسی نے اپنے رجال میں امام جعفر صادق کے اصحاب  
میں شامل کیا ہے۔

## عطیہ بن سعد عوی

تمیرے بزرگ عطیہ عوی ہیں جن کے حالات پڑھی وضاحت سے  
پہلے گز رپکے ہیں اس نے اپنے شیخ محمد بن السائب کلبی کی کنیت ابو سعید

قام کر کی بھی تھی۔ تاکہ لوگ ابو سید نندی صحابی تصور کریں۔ اس طرح کلبی صاحب کی جزویہ روایات اس نے قوم میں خوب پھیلانی ہیں۔

## روایت از صحیح او سط (طبرانی)

سنبلہ

(۱) عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرَى قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَسَلَّمَ إِلَيْهِ تَارِكٌ فِي كُلِّ الْقَلَىْنِ أَحَدُهُمَا أَكْبَرُ مِنَ الْأُخْرَىْ كَتَابُ اللَّهِ وَبِعِشْرُونَ أَهْلَ بَيْتِ أَبْرَارٍ وَأَهْلَ الظَّبَرَىْ فِي الْأُوْسَطِ وَفِي إِسْنَادٍ هُوَ رِجَالٌ مُخْتَلِفٌ فِي هُوَ (صحیح الزاد یہ مکاہلہ الحافظ فوز الدین علی بن ابی بکر الشیعی)

اولاً۔ اہل علم خوب جانتے ہیں کہ طبرانی کی صحیح او سط ہبھی صحیح کہیر ہواں کو زمانہ کے نوادرات میں شمار کیا جاتا ہے اصالتیہ ہر دو صحیح کو یہ سہیں ہیں جس کا ازحد افسوس ہے البتہ مجمع الزوائد شیعی کے ذوقیہ ہم ان معاجم کی روایات سے منتفع ہو رہے ہیں۔ حافظ شیعی نے مذکورہ مندرجہ روایت کے اسناد کے حق میں یہ الفاظ ثابت فرمائے ہیں کہ یہ ایسا اسناد ہے جس کے روایت مخالف قیہ لوگ ہیں یعنی اسناد رجال والوں کے نزدیک یہ لوگ متفق علیہ نہیں اور متمدد علیہ بالاتفاق نہیں ہیں۔ دوسرے لفظوں میں یہ روایت صحیح الائمنیں ہے۔ اصل مقصد یہ تھا۔ کوئی روایت صحیح اسناد کے لئے (جس کے روایۃ مجرور نہ ہوں اور لفہ ہوں نیز مدعی بھی نہ ہوں)۔ دستیاب ہو جائے برصغیر افسوس یہ اثمار کیا جاتا ہے کہ طبرانی سے معیار صحت پر پوری اتنے والی تا حال کوئی روایت تقیین کی نہیں مل سکی۔

ثانیاً: یہ بات قابل توجہ ہے کہ اس سنبلہ میں صرف ایک آدمی مجرور نہیں ہے بلکہ متعدد رجال ہیں جن میں کلام پہنچتا ہے۔ پھر یہ بحث کہ وہ رجال مختلف فیہ

کوں کوں بزرگ ہیں ہمارا خیال یہ ہے کہ ابوسعید خدری کے نیچے عطیہ فنی ہے اور پھر عطیہ عونی کے نیچے اور کچھ لوگ قابل قدح و جرح چلے گئے ہیں جن کی صحیح تعریف یا کم از کم نشان دہی بہت مشکل ہے جب تک کہ خود کتاب مسجم او سط طبرانی نہ مل جائے۔

اب ہم اس بات پر قرآن پیش کرتے ہیں کہ مذکور سند میں ابوسعید کے تحت عطیہ صاحب ہی تشریف فرمائیں وجوہ یہ ہے کہ ہم کو چتنی "روایات تلقینیں" جتنی کتابوں سے دستیاب ہوئی ہیں ان میں جماں جماں بھی ابوسعید خدری سے یہ روایت نقل کی گئی ہے وہاں سب جگہ ابوسعید کا شاگرد عطیہ عونی ہی ہے کی ایک جگہ بھی ابوسعید سے ناقل عطیہ کے بنیز کوئی اور صاحب ہم کو نہیں مل سکا۔

۱۔ طبقات بن حمد کی سند میں بھی ابوسعید کا شاگرد عطیہ ہے۔

۲۔ سند احمد کی چهار سندوں میں بھی ابوسعید کا شاگرد عطیہ ہے۔

۳۔ ترمذی کی ایک سند میں بھی اسی طرح ابوسعید کا شاگرد ہے۔

۴۔ مندادی بیلی کی سند میں بھی یہی عطیہ ابوسعید کا شاگرد ہے۔

۵۔ تذکرة اخواص سبط ابن حوزی کی ایک سند میں بھی ابوسعید کے نیچے متصل عطیہ عونی ہی جلوہ افر و زہے۔ پہلی چار کتابوں کے اسانید تو آپ ملاحظہ فرمائے ہیں۔ اب دوبارہ غزر سے توجہ فرمائیں اور آخری کتاب "تذکرة اخواص" کے اسانید انشاء اللہ عنقریب آپ کے سامنے رکھے جائیں گے۔ اور یہ حقیقت واضح ہو جائے گی۔

۶۔ مسجم صیر طبرانی کی ہر دو روایات مذکور جو بالا میں بھی ابوسعید کا شاگرد عطیہ ہی ہے تو کل دس عدد اسانید ایسا ہے مٹھرے جن میں ابوسعید کے تحت متصل عطیہ صاحب کا فرمائیں۔

فلہمہ آن شاہدات کے میں نظر ہمیں توثیقیں ہے کہ مذکورہ بالا سند

میں بور جال قابل کلام قرار دینے گئے ہیں۔ ان میں سچے نمبر پر یعنی عطیہ صاحب ابوسعید کا شاگرد رشید ہے اور ابوسعید سے مراد صحابی منیں بلکہ محمد بن الصائب کلبی ہے جیسا کہ متعدد باریہ مکتہ واصح کیا گیا ہے۔

تبیہ: مذکورہ بالاروایت بحوالہ طبرانی سے منقول ہے اس میں مشکل یہ پیش آ رہی تھی کہ صاحب مجمع الزوائد نے اس کے اسناد کے حق میں یہ کہہ دیا تھا کہ "فَوَّتَ أَسْنَادُهُ رِجَالٌ مُخْتَلِفُ فِيهِمْ" اب ان رجال کی تعیین میں مغض غمان و محنین سے کام لے کر ہم نے یہ راستہ قائم کی تھی ابوسعید خدرا کے نیچے عطیہ عنی ہے اور عطیہ کے تحت اس نہیں اور لوگ بھی یعنی معتبر و یعنی معتمد ہم موجود ہیں، پچھلے دونوں حکم التفاوت سے عقایات الانوار میر حامد حسین لکھنؤی شیعی کے وہ جلد طالع ہے کہنے سے جو خاص بحث ثقلین کے لئے میر صاحب شیعی موصوف نے مدون کئے ہیں اس میں جماں طبرانی کے اسانید ذکر کئے ہیں۔ وہاں میر حامد حسین نے مذکورہ اسناد کے حق میں تصریح کی ہے کہ زواہ الطبرانی فی الاوسط من حدیث کثیر التواریخ عن عطیۃ (بعقات الانوار ص ۱۸۲ جلد اول) الحمد للہ جو یات مغض غمان کے ذریعہ ہم نے متعین کی ہے وہ واقع میں بھی صحیح ثابت ہوئی لئی اسناد بالا میں ابوسعید کا شاگرد عطیہ عنی ہے اور عطیہ کا شاگرد کثیر التواریخ ہے اور عطیہ اور کثیر التواریخ دوں توں مجموع ہیں اور اس شیعہ میں لہذا قبول روایت کا مسئلہ واضح ہو گیا۔ الحمد للہ!

## روایت از محمد کیسر طبرانی (المتوفی ۳۷۴ھ)

### أسناد أقول

عن أبي الطفيف عن حذيفة بن أبيد الغفارى قال لما صدر رسول الله صلى الله عليه وسلم عتحجة الوداع فقال إبها أنس إنه قد أتىكم اللطيف الخير أنة لن يعم بني الأمشئ نصف عمر النبي الذى يليه من قبل وانى أظلى على يوسفك ان آدعى

فاجيب واني فرطكم على العرض واني سائلكم حبين تردون على عن الشعدين فانتظر وآكين  
فيهما الشتل الاكبر كتاب الله هزرو جل سبب طرقه بيد الله وطرف  
بالمديح فاسقون لا يتضلون ولا يتبولوا وآمتعتني اهل بيتي فاتحة قد انبأني  
اللطيف العظيم ان المعال يفترق حاجتي من داعي الحوض (واه الطبراني في الجعفر زيد للاناء على مذكر  
(مجمع الزوائد للبيشى ص ١٦٥ ج ٩ جلد ناصر الدين علي بن أبي بكر - البيشى)

مجمع الكبيرى مذكوره رواية مجمع الزوائد سے ہم نے نقل کی ہے، حافظ ناصر الدين  
بیشى سندر روايت تو نہیں نقل کرتے لیکن اس سندر پر ایک اجمالی تقييد درج کر دیا کرتے  
ہیں۔ چنانچہ اس مقام میں بھی انہوں نے سندرہا میں ایک شخص زید بن حسن الفاطمی  
پر بحث کر کے نشاندہی کر دی ہے۔

۱۔ ایک توبیای المودة ص ۲۹ جلد اول میں بحوالہ اوصول حکیم رمذانی بعینہ  
ہی روایت مکمل سندر کے ساتھ مل گئی ہے۔ اس کا اسناد مکمل اس طرح درج۔  
وقت نوادر الاصول حدثنا ابی قال حدثنا زید بن حسن قال حدثنا معروف  
بن یود مکی عن ابی الطفیل عامر بن واثلة عن حذیفة بن اسید  
الخواری قال لما صدر رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم عن

حجۃ الوداع الخ (توبیای المودة ص ۳ جلد اباب رابع)

۲۔ دوسرا بات یہ ہے کہ حذیفة ابن اسید سے یہ روایت حلیۃ الاولیاء اصفہانی  
ص ۳۵ جلد اول پر بھی زید بن حسن کے واسطے پائی گئی ہے وغیرہ۔  
حلیۃ الاولیاء سے یہ روایت تقلیل نقل ہو گی۔ پورا اسناد اس طرح ہے۔  
حدث خامحمدی بن احمد بن حمداں ثنا حسن بن سفیان حدث شنی  
نصر بن عبد الرحمن الوشا شنازید بن حسن الاناطی عن  
معروف بن تحریر بود مکی عن ابی الطفیل عامر بن واثلة عن حذیفة  
بن اسید الخواری قال قال رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم الخ

۳۔ تیسرا عرض یہ ہے کہ خدیفہ بن اسید کی اس روایت کا اسناد جس میں یہ  
بن حسن انعامی موجود ہوں تاریخ خطیب بغدادی جلد ششم ص ۳۴۲  
پر بھی دستیاب ہوا ہے۔ خطیب بغدادی کا مکمل اسناد مع روایت انشاء  
الله اپنے مقام پر درج ہوگا۔ مگر اس کا ضروری حصہ ہم یہاں ناظرین کے  
لئے سختیر کرتے ہیں۔

حدشان محمد بن حسن النقاش املاء آخرنا المطین حدثنا نصر بن  
عبد الرحمن ثنا زید بن الحسن عن المعروف عن أبي الطفيل عن حدیفہ بن  
اسید ان رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم قال (تاریخ بغداد الخطیب بـ ۳۴۵ میلادی)  
حاصل یہ ہے کہ یہاں سعی المودة بحوال توادر الاصول او رحیمه الاولیاء اور یعنی  
بغداد کے ہر سہ اساتید پر نظر انصاف ڈالنے سے یہ بات واضح ہوئی کہ مجمع کبیر  
طبرانی کی روایت حکماً مذکور اسناد تھیں اس طرح ہے۔  
حدشان زید بن حسن آلامی عن معروف بن خربوذ المکی عن اب  
الطفیل عامر بن داٹلت عن حدیفہ ابن

اب ہم فاریں کرام کی خدمت میں یہ عرض کریں گے کہ اسنادہذا بالکل غیر  
مقبول ہے۔ زید بن حسن انعامی اور معروف ملی (اسناد شاگرد) دونوں کے کوئی  
پورے بسط کے ساتھ قبل ازیں توادر الاصول حکیم ترمذی کے اسناداً اول کے تحت  
مفضل میش کئے جا چکے ہیں۔ وہاں واضح ہو گیا ہے کہ یہ دونوں راوی تقابل اعتماد  
اور مجموع ہیں۔

## اسناد دوم

مجمع کبیر طبرانی کی دوسری روایت بھی تجمع الزوائد، محدثینی کے حوالہ سے ہم نقل  
کرتے ہیں۔ روایت کے الفاظ اس طرح ہیں۔

عن زید بن ثابت عن رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم قال انى ترکت

فیکم تخلیفین کتاب اللہ و اہل بیتی و انہما لیست غریق احتی یہ داعلی الخوفن.  
رواہ الطبرانی فی الکبیر۔ (مجموع الزوائد مفتاح جلد اول)

اس روایت کا تمام اسناد تو حمل کتاب طبرانی کے نہ میسر ہونے کی وجہ سے  
نہیں مل سکا البتہ دوسرے قرائیں ایسے دستیاب ہیں جن کی وجہ سے اس روایت  
کے اسناد کا بعض حصہ یقیناً حاصل ہو جاتا ہے۔

اس احوال کی تفصیل اس طرح ہے کہ زید بن ثابت صحابی مذکور سے "روایت  
ثقلین" دوسری کتابوں میں بھی پائی گئی ہے۔ ایک مصنف بن ابی شیبہ ص ۱۲۱ جملہ  
چهارم میں دوسری مسند احمد جلد پنجم ص ۱۹۰-۱۸۹ میں

تیسرا مسند عبید بن حمید ص ۲۳۷ پر بھی یہی

روایت درج ہے۔ یہ تینوں روایات میں زید بن ثابت اپنے مقام پر ہم درج کر چکے  
ہیں۔ اب ان سب مقامات مذکورہ میں زید بن ثابت صحابی سے روایت کرنے  
 والا اقسام سے نقل کرنے والا رکین ہے اور رکین کاشاگر و شریک بن عبد اللہ ہے  
اسی طرح یہاں مجمع کبیر طبرانی میں بھی یہ سلسہ اسناد اس طرح ہے

شریک بن عبد اللہ عن رکین عن القاسم بن حسان عن زید بن ثابت سلسہ  
اسناد پر مصنف ابن ابی شیبہ اور مسند احمد کی روایات کے تحت ہم مفضل بحث  
کر چکے ہیں۔ بار بار اعادہ کی حاجت نہیں۔ مختصر یہ کہ یہ اسناد محمد بنین کے ضوابط  
کے اعتبار سے مقبول نہیں۔ یعنی شریک بن عبید اللہ اور رکین دونوں مجردوں ہیں۔

جبیسا کہ قبل ازیں ذکر ہو چکا، یہیں معلوم ہے کہ دوست اس پیغمبر پر ساخت نالاں ہوں  
گے اور رجایا الخیب کا فتویٰ جبار فرمائیں گے۔ کہا جائے گا کہ یہ محض قیاس  
آرائی سے صحیح اسناد کو رد کیا جا رہا ہے۔ مگر یاد رہتے کہ یہ بحث بڑی آسانی سے اس  
طرح ٹھوکتی ہے کہ ہمارے دوست بہت کر کے مجمع کبیر طبرانی حمل کتاب سے  
زید بن ثابت کی یہ مذکورہ روایت سن تمام کے ساتھ پیش کر دیں۔ اگر وہ اسناد

صحیح میسر ہو جائے تو ہمارا قیاس غلط متصور ہو گا اور اس حقیقت سے ہم بطيہب خاطر رجوع کر لیں گے۔

### استاد سوم معجم کبیر الطیرانی

عقبات الانوار ص ۱۸۲ اسی میں معجم کبیر طیرانی کا ایک اور اسناد بحولہ اجلہ سخاونی درج ہے۔ لہذا ہم ذیل میں اس کو نقل کر کے قارئین کے سامنے پیش کرتے ہیں۔

فرواه (حدیث تقلیں) الطیرانی فی مجھه الکبیر من طریق سلمہ بن کہیل عن ابی الطفیل عن زید بن ارقوہ رضی اللہ عنہما قال لما صدر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم من حجۃ الوداع ... و اذ سألكم حين تردون علىي عن التقلیں فانتظرو اکیف غلقون فیها الشیل الاصغر کتاب اللہ عزوجل سبب طرفہ بید اللہ و طرفہ باید یکھ فاست کو ابیہ ولا تخلوا ولا تبدی لوا و عترتی اهل بیت فاتحہ قد نیان اللطیف الخیر اہما لیں ینقضیا حتی یرد آعلی الحوض۔ (عقبات الانوار ص ۱۸۳ جلد اول طبع لکھتو)

طیرانی کبیر کے اس اسناد پر مکمل بحث تو اس صورت میں مفید ہے کہ یہ تمام اسناد میں کتاب سے حاصل ہو جائے مگر میں کتاب تو اس ملک میں توادرات سے ہے لہذا عقبات الانوار کے ذریعے سے جو کچھ اسناد بالا میسر ہوا ہے اس کے متعلق ذیل کی تشریحات کافی ہیں۔  
روایت بالا سلمہ بن کہیل حضرت کوفی کے واسطہ سے منقول ہے اور سلمہ بار چوڑ ثقاہت کے شیعہ بزرگ ہیں۔ چنانچہ حافظ ابن حجر نے تہذیب میں تصریح کی ہے۔

قال العجلی کوفی تابعی ... و کان فیہ تشیع قال یعقوب بن شیعہ ... ثبت علی تشیع ... قال ابو داؤد کان ابو سلمہ بتتشیع۔ (تہذیب التہذیب جلد چہارم ص ۵۶)  
یعنی متعدد علماء رجال نے سلمہ بن کہیل کا شیعہ ہونا بالوضاحت لکھا ہے

اس تحقیق کے بعد پوری روایت کا مسئلہ واضح ہے کہ اہل تشیع کی روایت جوان کے نہ ہب و مسلم کی موئید ہو وہ تسلیم نہیں کی جاتی خلا صدر ہے کہ طبرانی کی سمجھ صیغہ و اوسط و کبیر کی چچہ عدد "روایات شافعین" میسر ہوتی تھیں ہر ایک کی متعلقہ بحث ذکر کر دی گئی ہے ان میں سے کوئی روایت یعنی معیار صحت پر نہیں اترسکی اور قواعد کے اعتبار سے تسلیم نہیں۔

آخر میں شاہ عبدالعزیز محدث دہلویؒ کا ایک قول جو معاجم طبرانی کے متعلق انہوں نے لکھا ہے۔ وہ "بستان الحدیثین" سے ہم نقل کرتے ہیں۔

فرماتے ہیں :

"اما محققین اہل حدیث گفتہ انہ کہ دروے (معاجم طبرانی) منکرات  
بسیار است"

یعنی حدیثین میں سے اہل تحقیق نے فرمایا ہے کہ طبرانی کے معاجم میں بہت سی منکر روایات یعنی ثقہ لوگوں کی مردیات کے خلاف پائی جاتی ہیں۔

(بستان الحدیثین ص ۵۲۳ فارسی طبع فیض بحث معاجم طبرانی)

اسناد از مسند رک حاکم ابو عبد اللہ محمد بن عبد اللہ حاکم نیشاپوری

متوفی ۴۰۵ھ

روايت اول

حدَّثَنَا أَبُو بَكْرٍ مُحَمَّدُ بْنُ الْحُسَيْنِ بْنِ مُصْلِحٍ وَالْعَقِيمِ  
يَا الرَّبِّي شَنَانُ مُحَمَّدُ بْنُ أَيُوبَ شَنَانِ يَحْيَى بْنِ الْمُعَيْرَةِ الشَّعْبَانِي  
شَنَانِ جَرَيْرِ بْنِ عَبْدِ الْحَمِيْدِ عَنْ الْحُسَنِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ التَّخْجِيِّ  
عَنْ مُسْلِمٍ بْنِ صَبِّيْحٍ عَنْ زَيْنِ بْنِ أَرْقَمَ رَهْبَانِ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِلَّهِ تَارِكٌ فِينَكُمُ الْقَتَلَيْنِ كِتَابٌ

اَتِهِ وَآهَلَ بَنْتَيْهِ وَاتِّهَالَنَّ يَنْفَرُ قَاهْتَى مِنْدَ اَعْلَى الْحَوْضَ۔“

(مستدرک حاکم هـ ۲۱ مجلد ۲ مناقب اہل بیت)

واضح ہو کہ مستدرک حاکم میں روایت نقین تین بار مردی ہے اگرچہ دستور  
نے حوالہ جات میں کثرت پیدا کرنے کے لئے چار مرتبہ اس روایت کا مستدرک حاکم  
میں پایا جانا شمار کیا ہے مگر یہ چیز واقعات اور انصاف کے خلاف ہے۔ فلذۃِ اہم  
پہلے ان روایات کی صحت یا عدم صحت کی جانب توجہ کرنا چاہتے ہیں بعد میں  
اس چوتھی روایت کی متعلقہ گفتگو بھی پیش خدمت کی جائے گی۔ (رانشاد اللہ تعالیٰ)  
مذکورہ سند میں دو شخص ایسے موجود ہیں جن کی وجہ سے تمام روایت درجہ قبولیت  
سے گرفتی ہے ایک ابو بکر محمد بن علی بن مصلح الفقيہ بالمری ”دوسرے جریر بن عبد الجمید  
ہے ہر ایک کی تفصیلی پوزیشن ذیل میں درج کی جاتی ہے۔

## ابو بکر محمد بن علی

ابو بکر محمد بن علی بن مصلح الفقيہ بالمری یہ حضرت سی کتب رجال متداولہ سے  
تلash کیا گیا ہے کہیں سے اس کا پتہ نہیں چل سکا۔ یعنی مجبول ہے پھر شبهہ رجال سے  
کوشش کی گئی ہے کہ کہیں سے دستیاب ہو جائے مگر یہ شخص روپوش، ہی رہا ہے۔  
اہل علم پر واضح ہو کہ عام کتب رجال کے علاوہ خاص کئی کتابوں (کتاب المکنی دو  
لائی و کتاب المکنی امام بخاری) میں ابو بکر کے نام سے جمال جمال کہیت مذکور ہیں ہاں  
سب جگہ باوجود تلاش کے نہیں مل سکا۔ اللہ اعلم۔ یہ کیسا مجبول الحال بزدگ ہے۔

## جریر بن عبد الجمید الصنفی — سی رجال میں

دوسرے بزرگ جو حبی بن المغیرہ السعدی کا استاد ہے، اور حسن بن عبد اللہ الصنفی  
کا شاگرد ہے۔ یعنی جریر بن عبد الجمید بن القرطاصی الصنفی المرازی۔

- ..... قال قتيبة حدثنا جريرا الحافظ المقدم لكتبه سمعته  
يُشَتم معاویة علانية - (تمذیب حدیث جلد ۲)

- ..... وأجمعوا على تقديره ورجحه بالتشريع

(فائزون بوضوعات للطاهر الفتنی ص ۲۳۶)

۳- مقدم فتح الباری لابن حجر عقلانی میں ہے -

... وَنَسْبَكَهُ قُتِيبَةُ إِلَى التَّشِيعِ الْمُفْرَطِ ... . (مقدم فتح الباری ص ۱۲ مبدی)

ہر سو حال جات کا خلاصہ یہ ہے کہ جریر ضبی رازی شیعہ صاحب ہیں اور  
شیعہ بھی سخت قسم کے ہیں۔ امیر معاویہ کو علی الاعلان سب و شتم کرتے تھے ॥

## حریر بن عبد الحمید ابی الرازی - شیعہ رجال میں

۱- جریر بن عبد الحمید الشیعی الکوفی نزل الری (ق) (صح)

(یام الرؤاہ ص ۱۷ جلد اول)

۲- ..... أَتُولْ مُقْتَضَى عَدَّ الشِّيَخِ رَهْ الرَّجُلِ فِي طَيِّرِ رِجَالِ الشِّيَعَةِ  
دُونَ قَدْرِهِ كَوْنِهِ إِمَامِيًّا -

(اما تعالیٰ رجال بلاد اول ص ۲۱)

حاصل یہ ہے کہ جریر ضبی کوفی نے مقام ری میں قیام کیا اور یہ صاحب امام  
جعفر صادقؑ کے اصحاب میں شامل کئے جاتے ہیں۔ محمد مزا استرا آبادی نے ان کو پانے  
رجال میں درج کیا ہے۔ ما مقامی کہتے ہیں کہ شیخ طوسی کا اس شخص کو بغیر کسی مذہبی  
جرح کے اپنے شیعہ رجال میں شمار کر لینا اس کے امامی المذهب ہونے کا متفاہی ہے۔

مذکورہ مذہب روایت کے اسناد میں مزید بھی کلام ہو سکتی ہے مگر ہم فارسی  
مقدار پر اکتفا کرنا مناسب نیاں کیا ہے پس مجبوں الحال راویوں کی روایت کو  
صحیح ہیں کہا جاسکتا خدا جانے حاکم نیسا پوری بزرگ نے اس کو صحیح الاسناد کیے

فرض کر لیا ہے۔ نیز روایت کے روایہ میں حب شیع مسعود ہے اور شیع بھی جس میں سب ستم  
ہمک نوبت پنج گئی ہے۔ تو قبول روایت کی بحث خود بخود طے ہو گئی۔

## روایت دوم

حَدَّثَنَا أَبُو الْحَسِينٍ مُحَمَّدُ بْنُ أَحْمَدَ بْنِ تَمِيمٍ الْخَنْظَرِيِّ بِعِدَادَ  
شَنَّا أَبُو قَدَرَةَ عَبْدَ الْمَلِكِ بْنَ مُحَمَّدَ بْنِ الرَّقَائِشِ  
شَنَّا يَحْيَى بْنَ حَمَادٍ وَحَدَّثَنِي أَبُو يَكْرُبِ مُحَمَّدَ بْنِ أَحْمَدَ بْنِ  
يَأْيُوبِهِ وَأَبُو يَكْرُبِ أَحْمَدَ بْنِ جَعْفَرِ الْبَيْرَارِ قَالَ حَدَّثَنَا  
عَبْدُ اللَّهِ بْنُ أَحْمَدَ بْنِ حَفْيِلَ إِنِّي أَبَيْ شَنَّا يَحْيَى بْنَ حَمَادٍ وَ  
حَدَّثَنَا أَبُو نَصِيفِ أَحْمَدَ بْنِ سَهْلِ بْنِ الْفَقِيهِ بِسَخَارِيِّ شَنَّا صَالِحَ  
بْنِ مَحْمَدَ وَالْحَافِظِ الْبَعْدَارِيِّ شَنَّا حَلْمَ بْنِ سَالِمِ بْنِ الْمُخْرَجِ  
شَنَّا يَحْيَى بْنَ حَمَادٍ شَنَّا أَبُو عَوَانَةَ عَنْ سَلِيمَانَ الْأَعْشَ شَنَّا حَدَّثَنَا  
حَبِيبَ بْنَ أَبِي ثَابِتٍ عَنْ أَبِي الطَّعَمَشِ عَنْ زَيْدِ بْنِ آذَقَ  
رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ كَالَّتَارَجَعَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
عِنْ حَجَّةِ الْوَدَاعِ وَتَرَأَ عَنْ يَزِيرٍ حَقِيقَ أَمْرَ بَدْ وَحَاتَ فَقَعَيْنَ  
فَقَالَ كَانَتِي قَدْ دُعِيْتُ فَاجْبَتْ إِقْرَ قَدْ تَرَكْتُ فِي كُمَّ  
الشَّقَقِينَ أَحَدُهُمَا أَكَبَرُ مِنَ الْحَرِيْكَابِ اللَّهُ وَعَلَّمَ  
فَانْظُرُوا كَيْفَ تَخْلُفُونِي فِيمَا فَاءَكُمْ مَا لَكُمْ يَتَفَرَّقُ حَتَّى يَحْكُمَ  
عَلَيْهِ الْحَوْضُ شَكَرَ كَالَّتَارَجَعَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ مَوْلَاهُ وَأَنَا مَوْلَاهُ  
كُلُّ مُؤْمِنٍ شَكَرَ أَحَدَ سَيِّدِ عِلْمِ الْقَوْلَ مَنْ كُنْتُ مَوْلَاهُ فَهَذَا  
وَلِيَهُ اللَّهُمَّ وَالَّهُ مَنْ زَادَهُ وَعَادَهُ مَنْ عَادَهُ۔

(متدرک حاکم ص ۱۰۹)

(باب فضائل علیؑ)

مستدرک کا یہ اسناد متعدد تخلیوں کی وجہ سے کافی طویل ہے۔ اسکا درجہ  
کی جانب توجہ کرنے سے معلوم ہوا کہ ان روایات میں دو صاحب عبد الملک قاضی و  
خلف محرزی ہیں جن کی موجودگی میں اس روایت کو صحیح الاساند نہیں  
کہا جاسکتا۔ ان کے مساوا بھی اس سند میں ایسے بزرگ موجود ہیں جن کی وجہ سے یہ  
اسناد عیز مقبول ہے لیکن فی الحال ان دونوں دوستوں کے کوائف پر اتفاق کیا جاتا ہے۔

## عبدالملک الرقاشی

(۱) أَبُو قَلَّا بْهُ عَبْدُ الْمَلِكِ بْنُ مُحَمَّدٍ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ الرَّقَاشِيِّ الْقَسْرِيِّ  
..... قالَ اللَّهُ أَرْقَطَنِي مَصْدُوقٌ كَثِيرُ الْخَطَا فِي الْأَسَائِيدِ  
وَالْمُتُورِينَ .. . كَانَ يُجَاهِثُ مِنْ حِفْظِهِ فَكُثُرَتِ الْأَذْهَامُ

فیهُو۔ (۱) تصریب نسخہ جلد ششم

(۲) تاریخ بغداد للخطيب نسخہ جلد ۱۰

(۳) عَبْدُ الْمَلِكِ بْنُ مُحَمَّدٍ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ الرَّقَاشِيِّ .. . كَثِيرُ الْوَهْمِ كَمَا يَحْتَاجُ  
إِلَيْهِ۔ (میزان الاعتدال ذہبی نسخہ جلد دوم)

مندرجہ ہر سووالہ جات کا حاصل یہ ہے کہ ابو قلا بیرون عبد الملک الرقاشی کے  
متعلق دارقطنی کئے ہیں کہ متون روایات اور اسانید میں یہ شخص کثیر الخطاب ہے اور  
یادداشت سے روایت کو بیان کرتا تھا۔ فلائمہ اس کی روایت میں کثرت سے دہم  
کو دخل ہے۔ ذہبی کئے ہیں کہ کثیر الوہم ہے قابل احتجاج منہیں ہے۔

## خلف بن سالم محرزی

(۱) خَلْفُ بْنَ سَالِمٍ مُخْرَجٍ أَبُو مُحَمَّدٍ الْمَلِيقِ .. . عَابُو اعْلَى شِرِّ  
الْتَّشِيعِ۔ (تقریب التذیب نسخہ ۱۳۵)

(۲) قَالَ الْأَجْرِيُّ وَكَانَ أَبُو دَاوِدَ كَانَ يُحَدِّثُ عَنْ حَلْفٍ . . .  
 قَالَ عَبْدُ الْخَالِقِ بْنُ مَنْصُورٍ أَتَهُ كَانَ يُحَدِّثُ بِمَسَادِي  
 الصَّحَابَةِ قَالَ قَدْ كَانَ يَجْمِعُهَا . (تَهذِيبُ تَهذِيبٍ جَلدُ ۱۵)  
 . . . وَتَقْمُوْ اعْلَيْهِ تَسْبِيعَتِهِ هَذِهِ وَالْأَحَادِيْثِ . (۳)

(تاریخ بغداد للخطیب ق ۳۲۸ جلد ششم)

ہر سے عبارات کا خلاصہ یہ ہے کہ خلف محرمي مہبلی حافظ تو ہے لیکن اس پر  
 شیعہ ہونے کا عیب چاپ ہے۔ آجری کہتے ہیں کہ خلف مذکور سے ابو داؤد حدیث  
 نہیں روایت کرتے تھے۔ عبد الخالق بن منصور نے کہا ہے کہ اس شخص نے صحابہ  
 کے مثالب و معاشر جمع کر رکھتے تھے۔ خطیب بغدادی بھی ری کہتے ہیں۔ کہ یہ مجاہد  
 کے مثالب و معاشر کے پچھے لگا رہتا تھا۔ اس بنا پر محمد بنین نے اس پر عیب لگایا۔  
 اہل نظر خود فکر کر سکتے ہیں کہ جن روایات کے روایی کثیر اخطاہ ہوں کیاں البتہ  
 ہوں۔ ناقابل احتجاج ہوں صحابہ کرام پر چون چون کر عیب جمع کرنے والے ہوں ان کی  
 روایت کو ناقابل تسلیم کیسے قرار دیا جا سکتا ہے؟

### روایت سوم

حَدَّثَنَا أَبُو يَكْرِينَ إِسْحَاقُ وَدُعْلُجُ بْنُ أَحْمَدُ السُّجْزِيُّ قَالَ أَتَبِأَنَّا نَامَ حَمَدَ بْنَ أَبْوَبَ ثَنَاءً الْكَرْزَقَ بْنَ عَلَىٰ ثَنَائِتَانَ بْنَ أَبْرَاهِيمَ الْكَرْمَانِيِّ ثَنَانَ حَمَدَ بْنَ سَلْمَةَ بْنَ كَهْبِيلَ عَنْ أَبِيهِ عَمِّ أَبِيهِ الطَّفَيْلِ أَبْنَ وَاثِلَةَ أَتَهُ سَمِيعٌ زَيْدَ بْنَ أَرْقَمَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ يَقُولُ شَرِلَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَيْنَ مَكَّةَ وَالْمَدِيْنَةَ عِنْدَ شَجَرَاتِ خَمْسٍ دَوْحَاتٍ عَطَاءِ مَرْ كَلْتَسَ النَّاسَ مَا تَحْتَ الشَّجَرَاتِ ثُورَ رَاحَ رَسُولُ اللَّهِ

وَلِلَّهِ أَللَّهُ عَلَيْنَا وَسَلَّمَ عَشِيَّةَ فَصَلَّى نُورَ قَامَ خَطِيبًا فَحَمِدَ  
اللَّهَ حَاتَّفَ هَلِيلًا وَذَكَرَ وَعَظَّمَ فَقَالَ مَا شَاءَ اللَّهُ أَنْ  
يَقُولَ شَقَّالَ أَيْتَهَا النَّاسُ إِنْ تَارِكٌ فَيَكُونُ أَمْرَ دِينٍ لَكُنْ  
تَضَلُّوا إِنِّي أُتَبِعُهُمْ وَهُمْ أَكْتَابُ اللَّهِ وَأَهْلُ بَيْتِي  
عَذْنَقَ شَقَّالَ أَتَعْلَمُونَ إِنِّي أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِمْ  
ثَلَاثَ مَرَاجِعَ قَالُوا نَعَمْ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
وَسَلَّمَ مَنْ كُنْتُ مَوْلَاهُ فَعَلَى مَوْلَاهِكُمْ

(مستدرک حاکم ۱۹ جلد سوم)

مستدرک حاکم کی اس تئیین و رایت میں متعدد افراد ناقابلِ احتجاج ہیں۔ لیکن اختصار کے پیش نظر ہم صرف ایک بزرگ محمد بن سلمہ حضرتی کے کوائف پیش کرنا چاہتے ہیں۔ روایت کا درجہ معلوم کرنے کے لئے یہی کافی ہو گا۔

## محمد بن سلمہ بن کھمیل۔۔۔ سُقیٰ رجال میں

(۱) مُحَمَّدُ بْنُ سَلَمَةَ بْنِ كَهْمِيلٍ وَالْحَاضِرَ مِنْ... بَكَانَ صَبَعِيَّنَا

(طبقات ابن سعد ص ۲۶۳ جلد ۲ ق ۲۵)

(۲) ... ذَاهِبٌ وَأَهِي الْحَدِيثُ ” (میران الاعتدال مکت جلد ۳)

(۳) ... قَالَ الْجَوْزَجَانِيُّ ذَاهِبُ الْحَدِيثُ... . . قَالَ أَبْنُي

سَعْدٍ كَانَ صَبَعِيَّا كَذَّا قَالَ أَبْنُ الشَّاهِيْنِ فِي الصُّبَعَنَاءِ... . .

قَالَ وَكَانَ يَعْدُونَ مُدَشِّيِّ الْكُوَفَةِ“ (سان المیران مکت جلد ۱)

خلافت المرام یہ ہے محمد بن سلمہ مذکور محدثین کے ہاں ضعیف ہے، درجہ اقتیا سے ساقط ہے اور اس کی روایت بے اصل ہے، بوزجانی کہتے ہیں کہ اس کی روایت بے اصل ہے۔ ابن سعد نے اس کو ضعیف قرار دیا ہے ابن شاہین نے بھی اس طرح

کہا ہے اور یہ بزرگ خیر سے شیعائی کو فرمیں شمار کئے جاتے ہیں

## محمد بن سلمہ حضرتی — شیدھہ سجال میں

(۱) مُحَمَّدُ بْنُ سَلَمَةَ يَبْنُ كَهْيَلٍ بْنُ الْحَضْرَمِيِّ أَسْنَدَ عَنْهُ رَقْ

(غہی القال ص ۲۷۸ جامع الرواۃ م ۱۱۹ جلد ۲)

(۲) مُحَمَّدُ بْنُ سَلَمَةَ يَبْنُ كَهْيَلٍ . . . عَذَّابُ الشَّيْخِ فِي رِجَالِهِ  
مِنْ أَصْحَابِ صَادِقٍ عَلَيْهِ السَّلَامُ وَحَالَهُ كَسَابِقِهِ (کوتہ  
امامیاً)

(ماتفاق ص ۱۳ جلد سوم)

حاصل یہ ہے کہ محمد بن سلمہ سے شیدھہ کے ہاں روایات مروی ہیں۔ شیخ طوسی  
نے اپنے رجال میں اس شخص کو اصحاب جعفر صادق سے شمار کیا ہے اور سابق رؤی  
کو طرح یہ شخص بھی امامی بزرگ ہے۔

اسنا د سابق میں ان روأۃ کی موجودگی روایت کی عدم قبولیت کے لئے  
کافی ہے۔ مزید صحیث و تجوییت کی کوئی حاجت نہیں ہے۔

تبنیہ: علام رذہبی نے اپنی تخلیص میں اس مندرجہ بالا روایت کے حق میں  
”ناقدارہ الفاظ“ یہ درج فرمائے ہیں

یعنی بخاری و مسلم پرورد بزرگوں نے اس روایت کی تخریج محمد بن سلمہ بن کسیل کی  
ویرج سے نہیں کی محمد بن سلمہ کو ابو اسحاق السعدی الجوزجانی نے غیر معتر و بے اہل  
قار دیا ہے۔

## روایت چہارم

(از مستدرک حاکم)

أَخْبَرَنِي مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيٍّ بْنِ السَّقِيَّانِ بِالْحَكْوَةِ لَسْنَا أَحْمَدُ

بُنْ حَازِمٍ وَالْعَفَارِيِّ ثَنَا أَبُو نَعْمَانَ كَامِلُ أَبْوَا الْعَكَلَةِ قَالَ  
 سَمِيعُهُ حَيْثَبْ بْنُ آدِي ثَانِيٌّ يَخْبُرُ عَنْ يَحْيَى بْنِ جَعْدَةَ  
 عَنْ زَيْدِ بْنِ أَرْقَمَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ خَرَجْنَا مَعَ رَسُولِ  
 اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حَتَّىٰ إِنْتَهَيْنَا إِلَى غَدَيرِ خُمُّ فَأَمَرَ  
 بِنَادِيجَ فَكَسَحَ فِي يَوْمِ تَأْمِيَةِ يَوْمٍ كَانَ أَشَدَّ حَرْباً  
 مِنْهُ فَحَمِدَ اللَّهَ وَأَكَّدَ عَلَيْهِ وَقَالَ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّهُ لَمْ  
 يُنْعَثِنَّتِي قَطُّ إِلَّا عَاهَ نِصْفُ مَعَاشِ الْأَيَّدِي كَانَ قَبْلَهُ  
 وَإِنِّي أُوْشِكُ أَنْ أُدْعَى فَاحِيْبَ وَإِنِّي مَتَّلِكٌ فِي كُنْدَرَةِ الْأَنَّ  
 تَقِيلُوا بَعْدَهُ كَيْنَاتِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَ شَرَقَ قَامَ فَأَخَذَهُ بِيَدِي  
 عَلَيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ فَقَالَ يَا أَيُّهَا النَّاسُ مَنْ أَوْلَى بِكُمْ مِنْ  
 أَنْفُسِكُمْ فَتَعَالُوا أَنَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ . . . مَنْ كُنْتُ مُؤْكَلاً  
 فَعَلَيِّ مَوْلَاهُ . . .

(مستدرک حاکم متن ۵۳۱ جلد ۲)

حاصل مطلب یہ ہے۔ زید بن ارقم کہتے ہیں ہم نبی کیرم صلی اللہ علیہ وسلم  
 کے ساتھ نسلے حتیٰ کو غیر (مالاب جس کا تمام خم ہے) کے پاس آئے پس دختوں  
 کی صفائی کا حکم دیا گیا وہ ہم پر سخت ترین گرمی کا یوم تھا۔ حضور نبی کیرم نے حمد و شنا  
 کے بعد خطاب فرماتا شروع کیا فرمانے لگے۔ لوگو! ہر ایک نبی اپنے سے سابق نبی  
 کی نصف عمر کی مقدار زندہ رہتا ہے۔ عقریب پر مقام وفات پہنچے گا میں لے قبول  
 کروں گا۔ میں تم میں وہ چیز چھوڑ سے جا رہا ہوں جس کے بعد تم ہرگز مگراہ نہ ہو گے  
 اللہ عز وجل کی کتاب ہے پھر کھڑے ہوئے اور علی ابن ابی طالب کا با تھے پھر کفر میلا  
 اسے لوگو! تمہارے متعلق تمہاری جان سے زیادہ مہربان اور دوست دار کوں شخص  
 ہے۔ انتوں نے کہا اللہ اور اس کے رسول زیادہ بہتر جانتے ہیں تو آپ نے فرمایا  
 جس کا میں دوستدار ہوں پس علی بھی اس کے دوستدار و مہربان ہیں۔

دوست اس روایت کو صحیح "اثبات ثقلین" کے لیے پیش کر دیتے ہیں  
چنانچہ رسالہ "ارشادر رسول الثقلین" میں اس کو دیگر روایات کے ساتھ شمار  
کیا ہے۔ لہذا اس کے متعلق ہم مختصرًا ایک دو چیزیں عرض کرتے ہیں۔

(۱)

اگر روایت کو صحیح تسلیم کر لیا جائے تو اس میں "ثقلین یا خلیفین" کا لفظ  
مفہود ہے جس سے شیعہ کا مقصد پورا ہو سکتا ہو۔ جب تن حدیث میں ثقلین  
یا خلیفین کا لفظ ہی نہیں ہے تو اپنی طرف سے دو چیزیں اختراض کرنے کا کوئی طلب  
نہیں۔ روایت کی عبارت کا مطلب صاف ہے کہ میں تم میں ایسی چیز پھرور ہا ہوں  
جس کے بعد تم گراہ نہ ہو سکو گے وہ کیا ہے؟ کتاب اللہ ہے، اس کے بعد حضرت علی  
کے تعلق بعض لوگوں کو چند بدگانیاں یا غلط فرمایاں سفریں میں پیدا ہو گئی تھیں۔  
وہ بے بنیاد تھیں ان کے ازالہ کی خاطر اہتمام کر کے حضرت علی کا یاد رکھ کر یہ الفاظ  
فرماتے گئے جن کا میں دوست ہوں علی اس کے دوست ہیں۔ تاکہ بعض لوگوں کے  
دلوں میں حضرت علی کے حق میں جو انتباہ سپیدا ہو گیا ہے وہ انبساط سے بدمل  
جائے اور نفرت زائل ہو کر موت پیدا ہو جائے، مزعمہ خلافت کی طرف کیں  
اشا، بہت سی رسمیں ہوتا چہ جائیک مل افضل کے دعوے سے پر اس روایت کو نص قطعی  
کا درجہ دیا جائے۔

(۲)

اور اگر تاریخ فیکو سے مراد ثقلین (دو محاری) ہی تجویز کرنا مقصود خاطر ہے  
تو پھر بڑی آسانی سے یوں کیوں نہ کہہ دیا جائے کہ اس سے مقصد دو ہم چیزیں یعنی  
کتاب اللہ و سنت رسول اللہ میں جب یا ہم مدعاً آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم بیان  
فرما پکے تو ایک دوسرے مسئلہ کی طرف توجہ منتطف فرمाकر فرمایا یا ایہا الناس الختم  
قام کے الفاظ سے اس پر قرینہ قویہ قائم ہے، ثم کا لفظ اپنی وضع کے اعتبار سے واضح

کر رہا ہے کہ پہلے کچھ کلام کی معاملہ کے لئے جاری تھا اور اس معاملہ کو ختم کر کے پھر اس دوسرے کام کے لئے کھڑے ہو گئے ہیں پس تم قام کے الفاظ سے یہ بات بالکل ظاہر ہے کہ تھوڑے قبل ایک آگ مقصود ہے اور تھوڑے بعد ایک وہ مطلب ہے۔ فافہم

## بحث مستدرک کا تسمیہ

مستدرک حاکم کی روایات متعلقہ تقلیدین کی بحث کے اختتام پر ہم شاہ عبدالعزیز محمد بن رہوی کی وہ تنقید بھی درج کرنا چاہتے ہیں جو انہوں نے اپنی کتاب "بستان المحدثین" میں علامہ ذہبی کے خواہ سے نقل کی ہے۔ اس تنقید کے پیش نظر مستدرک کی روایات کافی الجملہ درجہ اعتماد واضح ہو جاتا ہے۔ حافظ ذہبی کہتے ہیں کہ:

احادیث اسیار است درستدرک کہ برشرط صحت نیست بلکہ بعینی از احادیث موصوع نیز ہست کہ تمام مستدرک باہنا میوب گشتہ یعنی ہست سی احادیث مستدرک میں ایسی ہیں جو صحت کی شرط پر نہیں ہیں۔ بلکہ بعض حدیثیں اس میں موصوع بھی ہیں جن کی وجہ سے تمام کتاب مستدرک میوب ہو گئی ہے۔

(بستان المحدثین ص ۳۴۳ فارسی بحث صحیح حاکم)

پھر لکھتے ہیں کہ:

حافظ ذہبی در تاریخ گفتہ است..... و بقدر برع باقی و اسیات و منا کیر بلکہ موصوعات نیز ہست۔ چنانچہ من در اختصار آں کتاب کہ مشهور تلمیحیں ذہبی است خبردار کردہ ام "انتی

(بستان المحدثین ص ۳۴۳ فارسی)

یعنی بقدر جو تھائی کتاب ہذا بے اہل اور موصوع حدیثوں سے مزین ہے چنانچہ میں نے اپنی تلمیحیں میں ان روایات سے خبردار کیا ہے۔

اسناد (ثقلین) از مشهور مفسر شعلی  
ابو اسحاق احمد بن ابراهیم الشعلی النیشاپوری  
المتوفی ۲۲۷ھ

حد شناحسن محمد بن حبیب المفترقال وجدات ف  
کتاب جدّی بخطه حدث احمد بن الاجم القاضی المرزوی  
حدثنا الفضل بن موسی الشیبانی اخبرنا عیید الملک بن ایی  
سلیمان عن عطیة العروقی عن ابی سعید الخدری قال سمعت  
رسول اللہ صلّی اللہ علیہ وسلم يقول ایها الناس ان قد  
ترکت فیکم خلیقتین ان اخذتم بهما لنت قتلوا بعدی احدها  
اکبر من الآخر کتاب اللہ جبل مدد و دمن اسلامہ الی  
الارض و عتری اهل بدیتی لا انہما لنت فرقا حتی

یہذا علی الموضع۔ (عيقات الانوار ص ۱۳۰ جلد اول)

ناظرین کرام پرواضح رہے کہ شعلی کے اسناد مذکور میں دو بزرگ ایسے موجود  
ہیں۔ جن کی موجودگی میں اس اسناد کو از روئی قواعد صحیح نہیں کہا جا سکتا۔ ایک احمد  
بن الاجم ہے دوسرا عطیہ عویی ہے۔ ان کی متعلقہ تفصیل ذیل میں درج کی جاتی ہے۔

### احمد بن الاجم القاضی

قال لسان المیزان۔ احمد بن الاجم المرزوی۔۔۔۔ قال  
فیہ این الجوزی قالوا کان کند ایما

- { ۱۔ سان المیزان ص ۱۳۲ جلد اول طبع دائرۃ المعارف دکن }
- { ۲۔ میزان الاعتدال ص ۳۸ جلد اول طبع مصر }

یعنی حافظ ابن حجر عسقلانی و حافظ ذیہ بیگی پر دو نے اس کی جعلی روایت ذکر کرنے کے بعد ابن جوزی سے نقل کیا ہے کہ محمد بن احمد بن الاجم کو کذابت ہیں۔

**خطیب عوفی :** دوسرا عظیمہ عوفی ہے۔ اس کی پوزیشن اور مکمل تشرح "طبقات ابن سعد کے اسناد کے تحت تحریر کی جا چکی ہے۔ خطیب ضعیف ہے، شیعہ ہے۔ محمد کے نزدیک قابل جلت نہیں ہے۔ اس نے اپنے شیخ محمد بن السائب المکبی (بمشور دروغ گو ہے) سے بہت سی روایات لوگوں میں پھیلا رکھی ہیں اور اس کی کینت ابوسعید بخاری کی ہوئی ہے تاکہ لوگ ابوسعید خدری صحابی سمجھ کر روایت بلاچون و چدا تسلیم کر لیں۔ اس قسم کے رواۃ کی روایت قطعاً قابل قبول نہیں ہو سکتی۔

## اسناد از "حلیۃ الاولیاء" الی یحییم اصفهانی احمد بن عبد اللہ

بِنْ أَحْمَدَ بْنِ أَسْحَاقَ أَصْفَهَانِيِّ مُتَوَقِّيِّ سَلَامَةَ  
 حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ أَحْمَدَ بْنِ حَمْدَانَ ثَنَاحَسْنُ بْنُ سُفْيَانَ حَدَّثَنَا  
 نَصْرُ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ الْوَشَاءَ ثَنَاهَ زَيْدُ بْنُ الْحَسَنِ أَنَّ أَنَّهُ مَطْرُونُ  
 عَنْ مَعْرُوفٍ بْنِ خَرْبُوَدَ الْكَلِّيِّ عَنْ أَبِي الطَّفَيْلِ عَامِرَ بْنِ  
 وَاثِلَةَ عَنْ حَذَّيْنَةَ بْنِ أَسْمَدِيِّ الْغَفارِيِّ قَالَ قَالَ رَسُولُ  
 اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَيْهَا النَّاسُ إِنِّي فَرَطْكُنُو وَإِنَّكُنُو أَرِدُونَ  
 عَلَى الْحَوْضَ فَإِنِّي سَائِلُكُمْ حِينَ تَرْدُونَ عَلَى الْحَوْضِ  
 فَإِنِّي سَائِلُكُمْ حِينَ تَرْدُونَ عَلَى عِنْ الْقَلَّيْنِ فَأَنْتُرُ دَا  
 كِنْتَ تَحْلُقُونِي فِيمَا الْقَلَّ أَكَبَرِ كِتَابٍ أَنَّهُ سَبَبَ طَرْفِهِ  
 بِيَدِ اللَّهِ وَطَرْقَهُ بِيَنِي نِكُومُ فَاسْتَمْسِكُوا بِهِ وَلَا تَضْلُلُوا  
 وَلَا تَبْدِلُوا وَعِنْرَقِ أَهْلِ بَيْتِي فَإِنَّهُ قَدْ تَبَانَى الْلَّطِيفُ  
 الْجَيْرُ أَنْهُمْ أَلَّا يَقْرَأُوا حَتَّى يَرِدُوا عَلَى الْحَوْضِ"

(علیۃ الاویام لابی الحیم اصفهانی ص ۳۵۵ جلد اول تذکرہ حدیف)

اس اسناد مذکور میں سے صرف تین دوستوں محمد بن احمد بن محمدان اور انعامی حسپ اور معروف ملکی کی پوزیشن معلوم کر لینے سے سارا معاملہ حل ہو جاتا ہے۔ انعامی صاحب اور معروف ملکی صاحب ہر دو کا ذکر خیر ”نواز الداصل“ علیم ترمذی کے اسناد کے تحت مفضل درج کر دیا گیا ہے۔ بار بار دہرانے کی حاجت نہیں ہے خالص شیعہ بزرگ ہوتے کے ساتھ ساتھ ضعیف عن الدلیل شیعین بھی ہیں اور محمد بن احمد بن محمدان ابو عمر والمحترم نیشاپوری کا حال اس طرح درج ہے کہ قال ابن طاہر یتشریع۔

{ ۱۔ میزان الاعتدال ص ۱۶۷ ج ۳ }

{ ۲۔ لسان المیزان ص ۲۸۵ ج ۵ }

حاصل یہ ہے کہ ثوثیق کے باوجود یہ حضرت شیعہ مسلم رکھتے تھے۔ یقاعدہ تو مسلم ہی ہے کہ دوستوں کی روایت ان کے مسلک کی تائید کے سلسلہ میں قبول نہیں کی جا سکتی لہذا اہلسنت پر اس قسم کی روایات پیش کرنا بالکل بے جا اور ناروا اظر لیقہ ہے جو قواعد کو بر طرف ڈال کر اختیار کیا جاتا ہے۔

تنبیہ و عقاید الانوار جلد اول ص ۲۰۴ پر ابوالحیم احمد بن عبد اللہ ااصفہانی کی مزید روایات ثقلین کتاب متفقہت المطہرین کے ذریعہ سے درج کی گئی ہیں مگر ان تمام روایات کی ایک سند بھی نہیں ذکر کی۔ جن جن روایات کی سند نہ پیش کی جائے اس کا بحاب لکھتا ہے سو دبے جو روایت صحیح سند کے ساتھ پیش کی جائے گی البتہ قابل قبول ہے اور متدرج بالا روایت بعض مکمل سند کے ہمنے براہ راست حلیۃ الاویام اصفہانی سے تلاش کر کے پیش کی ہے اور اس پر جو جرح از روئے قواعد پائی جاتی ہے وہ بھی پیش کر دی ہے۔

اسناد از تاریخ بغداد للخطیب بغدادی متوفی ۶۳۶ھ

اَخْبَرَنَا الْحُسَيْنُ بْنُ عُمَرَ بْنِ بُرْهَانَ الْغَزَّالِ حَدَّثَنَا

مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ التَّقَاشُ إِمَامٌ۔ أَخْبَرَنَا الْمُطَبَّعُونَ  
 حَدَّثَنَا نَافِرُ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ حَدَّثَنَا زَيْدُ بْنُ الْحَسَنِ  
 عَنْ مَعْرُوفٍ عَنْ أَفَ الْقَتْلَيْلُ عَنْ مُحَمَّدٍ يَقُولُ بْنُ أَسَيْدٍ  
 أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ يَا اتَّهَا النَّاسُ إِنِّي  
 فَرَطْ لَكُمْ وَأَنْتُمْ وَلَدُونَ عَلَى الْمُحَوَّصِ وَإِنِّي سَلَطْتُ كُمْ  
 حِينَ تَرَدُونَ عَلَى عَنِ الْتَّحْكِيمِ "فَانْظُرُوا إِلَيْنَا" تَخْلُنُونِي  
 فِيهِمَا الشَّقْلُ الْأَكْبَرُ كِتَابٌ أَنَّهُ سَيْبٌ طَرْقَهُ بِيَدِهِ أَنْهُ وَ  
 طَرْقَهُ بِيَدِهِ يَكُرُّ فَاسِمَشِكُوَا بِهِ وَكَانَ تَضْلِيَّا وَلَا تَيَالُنَّا" ۱  
 (تاریخ بغداد ص ۴۲۳ جلدہ تذکرہ زید بن حسن انطاوی)

خطیب کی مذکورہ روایت میں بھی دو بزرگ مندرجہ بالا یعنی زید بن حسن انطاوی  
 اور حروف ملکی کا موجودہ ہونا ہی عدم قبولیت کے لئے کافی ہے مزید کسی اور راوی  
 مجموع تلاش کرنے کی حاجت ہی نہیں۔ ضغفاء و شیعہ لوگوں کی روایات عیز مسلم  
 ہو اکتنی ہیں۔

مذکورہ ہزارویوں کی تشرح اصحاب رجال سے نوادرالاصول کی روایت کے  
 سخت درج کی جا سکتی ہیں۔ وہاں تفصیل ملاحظہ ہو۔

تلبیہ: صاحب عقوبات نے جلد اول ص ۲۲۱ پر خطیب بغدادی کی ایک روایت  
 جابر بن عبد اللہ سے کتاب مفتاح الجواہ (از میرزا محمد بد خشنانی) کے حوالہ سے درج کی  
 ہے مگر سندر روایت ندارد ہے فلمذہ اس کے جواب کی طرف ہم کو توجہ کرنے  
 کی ضرورت نہیں ہے اگر صحیح سند کے ساتھ روایت پیش ہوگی تو وہ قبول ہے۔  
 اور مندرجہ بالا روایت مکمل سند کے ساتھ ہم نے تاریخ بغداد (الخطیب بغدادی)  
 جلد بیشمہ من ۴۲۲ سے از راہ خود نقل کی ہے اور برج و قدر بھی ساتھی مختصر  
 درج کر دی ہے۔

# اسناد ابو بکر البیهقی

## متوفی سنه ۸۰

(منقول از عبقات الانوار م ۲۱۵ جلد اول)

استاد اول، اخطب خوارزم متوفی سنه ۷۰ هجری مناقب گفتہ عن احمد بن حسین بن علی (البیهقی) -

فقال اخیرنا ابو عبد الله قال حدثنا ابرونصر محمد بن سهل الفقيه  
بغاری قال حدثنا صالح بن محمد الحافظ قال حدثنا خلف بن سالم  
قال حدثنا یحییٰ بن حماد قال حدثنا ابو عوانة عن سليمان لاعش  
قال حدثنا حمیب بن ابی ثابت عن ابی الطفیل عن زید بن ارقم  
قال لما رجع رسول الله صلی الله علیہ وسلم عن حجۃ الوداع و  
نزل یعنی خمراً مربد و حات قد ترکت فیکم الثقلین لحد ها  
اکبر من الآخر کتاب الله و عتری اهل بیتی فانتظروا یکیف تختلفون  
فیها اخ (عقبات الانوار م ۲۱۵ جلد اول)

ناظرین کرام پر واضح ہو کہ ابو بکر البیهقی کا یہ استاد بعدینہ مستدرک حاکم کے اسناد  
دوم میں اپنی تشریحات کے ساتھ گزرنچکا ہے۔ حاصل یہ ہے۔ اس شدید خلف  
بن سالم غرمی حلوہ افروز ہے یہ خلف محمد بن کے تزدیک "شیعہ" ہے اور صحابہ کرام  
کے معاشر و نقائص کی روایات کو جمع کرنا اس کا شیوه تحریکی مشند اس کے  
اندر و قی خیالات کا پورا آئینہ دار ہے۔ مزید تسلی کے لئے اہل علم تقویب التہذیب و  
تهذیب عقلاً و تاریخ بغداد المختیب کی طرف رجوع کر سکتے ہیں۔ مکمل حوالہ جات  
مستدرک حاکم کے اسناد و مکمکے موقع پر عرض کئے جا سکتے ہیں۔ خلصہ اس اسناد  
کے غیر معقول ہونے کے لئے صرف ایک اس بزرگ کا تشیع ہی کافی ہے۔

اگرچہ مزید کلام بھی بعض رواۃ سنبلہ کے باعث کیا جا سکتا ہے۔ تاہم اختصار کے پیش نظر اسی پر اکتفا کیا ہے۔

**تینہہ اول:** خود اخطب خوارزم (متوفی ۵۴۱، ۵۴۵ھ) بزرگ بھی قابل توجہ ہے۔ اس کے متعلق اور اس کی روایات کے متعلق ابن تیمیہ حرانی اور شاہ عبدالعزیز نے جو کچھ درج فرمایا ہے وہ یعنیہ ہم ناظرین کرام کے سامنے پیش کرتا مناسب سمجھتے ہیں منہاج السنۃ لابن تیمیہ جلد سوم عن زمین ہے۔

۱۔ ان اخطب خوارزم هدۃ المصلحت فی هذا الباب فیه من

الاحادیث المکذوبۃ ما لا یخفی کتابہ علی من له، ادنی

معرفۃ بالحدیث فضلًا عن علماء الحدیث ولیس هو من علماء الحدیث ولا من یرجع الیہ فی هذا الشان المبتداة الی

یعنی اخطب خوارزم نے اس یا ب (فضائل علی المرتضی واللی بیت) میں کتاب "مناقب" کے نام سے تصنیف کی ہے۔ ابن تیمیہ کہتے ہیں کہ اس مناقب میں بہت سی روایات بھجوئی ہیں جس شخص کو فی حدیث کے ساتھ کچھ مناسبت ہے اس پر ان کا کذب واضح ہے۔ چنان سیکھ علماء حدیث کے سامنے پیش کی جائیں اخطب خوارزم علماء حدیث میں سے نہیں ہے اور اس قابل ہے کہ اس یا ب میں اس کی طرف رجوع کیا جائے ۹ (منہاج السنۃ لابن تیمیہ ص ۱۰۱) جلد ۳ تحت لفظ (العاشر)

تختہ العاشر یہ فارسی میں سخت حدیث ہے قم (من ناصب علیتا فی الخلافة

فہو کافر) لکھا ہے کہ

ابن مطہرا الحنفی نسبت روایت ایں حدیث باخطب خوارزم کردہ وابن المطہر در نقل بسیار خائن سست و اخطب خوارزم بم معترض نیست کہ

مخالف احادیث صحاح است کہ در مکتب امامتیہ موجود انداز

پھر لکھتے ہیں کہ:

"محمد شین اہل سنت اجماع و ازمنہ کر روایات اخطب زیدی ہے اذ  
مجاہیل و ضعفاء سنت و بیاری از روایات او منکر و موصوع و ہرگز  
فقہاء اہل سنت بر روایات اور احتجاج نہایت"  
(تحفۃ الشاعری ص ۳۸۹ و ۳۹۰ فارسی بحث احادیث

اما مته و خلافتہ تحفۃ حدیث سہقتم طبع ۱۳۰۹ نوکشور لکھنؤ)

یعنی تحفۃ الشاعری کی ہر دو عبارات کا حاصل یہ ہے کہ این مطہر حلی شیعی نے  
اس روایت من ناصب علیاً ق المخلافة فهبو کافر کی نسبت اخطب خوارزم کی  
طرف کی ہے۔ این مطہر نہ کو نقل روایات میں بہت خیانت کرنے والا ہے  
اور اخطب خوارزم کی طرف اس حدیث کی نسبت ہونا اس کے چیز معین ہوتے  
کے لئے کافی ہے۔ اخطب خوارزم غالی زیدی شیعوں میں سے ہے۔ نیز یہ بات ہے  
کہ اخطب مذکور نے جو مناقب امیر المؤمنین علی کے فضائل میں کتاب لکھی ہے۔ اس  
میں یہ روایت مذکورہ ہرگز نہیں ہے اگر بالفرض پانی جائے تو بھی معین نہیں ہے  
اس وجہ سے کہ صحیح روایات امامیہ کے بھی بالکل مخالف ہے پھر شاہ صاحب ذمۃ  
ہیں کہ.... اہلسنت کے محمد شین اس بات پر اجماع رکھتے ہیں کہ اخطب زیدی مذکور  
کی سب روایات مجبول و ضعیف لوگوں سے منقول ہیں اور اس کی بیشتر روایات  
معین لوگوں کے خلاف اور جعلی ہیں۔ اہل السنۃ کے فقہاء اس کی مردیات کے ساتھ  
ہرگز احتجاج و استدلال نہیں کرتے۔ (تحفۃ الشاعری بحث امامت حدیث سہقتم)  
معلوم ہے کہ بحقی کا شیخ ابو عبد اللہ حاکم ہے۔ فلمذہ ایسی سن حاکم کی ہے  
تبدیلہ دفعہ کوئی آگ روایت تبیقی نے نہیں پیش کی۔ یہ روایت حاکم والی ہی ہے  
پھر ایک ہی روایت کو آگ آگ کر کے صاحب عبقات نے دور و اشیعیں دو شد  
کے ساتھ ذکر کر دالی ہیں۔ تاکہ ناظرین کرام سے تکیز حوالہ جات کی  
داو حاصل کی جائے۔ اس قسم کی چالاکیاں کر کے اس کتاب کو ضمیم بنایا گیا ہے۔

حشی کو صرف ایک روایت تلقین پر دو ضخیم جلد مرتب کر دا لے ہیں۔

## اسناد و مہیہقی

از سنن کبیریٰ بیہقی مکمل جلد اطیع دکن

صاحب عجعات لکھتے ہیں۔

کہ نیز بیہقی ایس حدیث شریف را ز زید بن ارقم ملقط دیگر روایت کرنے  
چنانچہ حموی در فرانس اس طبق گفتہ ..... اخبرنا الامام  
الشيخ ابو یکری احمد بن حسین بن علی البیہقی قال انہا  
ابو محمد جناح بن متیر بن جناح القاضی بالکوفۃ قال  
انہا ایوب جعفر محمد بن علی بن رحیل عقال انبیاءنا ابراهیم  
بن اسحق الزہری قال انہا ابا جعفر ریعنی ابن عون دیعلی  
عن ابن حیان التیمی عن یزید بن حیان قال سمعت زید بن  
ارقو قال قام فیتار رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم خطیبًا  
فحمد اللہ و آتھی علیہ فقل اما بعد ایها الناس انما انا  
بشر یوشک ان یاتینی رسول ربی و افق تاریخ نیکم التلقین  
کتاب اللہ نیہ المہدی والنور فاسق سکوا بکتاب اللہ و خدا  
بہ غصہ علی کتاب اللہ و رغب فیہ ثوقا لاذکر کہ اللہ تعالیٰ  
فی اهل بیتی ثلاٹ مرات اخر جهہ مسلم فی الصیحہ من  
حدیث ابی حیان التیمی ۔ (السنن الابکری مکمل جلد ۱۰)

او لا معلوم ہونا چاہیے کہ اس اسناد میں مستعد دلیے بزرگ موجود ہیں۔ جن  
کا تذکرہ عام رجال و تراجم کی کتابوں میں مفقود ہے۔ بیہقی کے استاد جناح ابن نذیر  
کا تذکرہ کہیں مفضل نہ مل سکا۔ صرف اتنی بات بڑی کرید کرنے سے معلوم ہوتی ہے

کہ بیتی کے مساجع میں ان کا شمار پایا گیا ہے۔ اور اس پھر جناح کے شیخ ابو جعفر محمد بن علی ذکر توبہ اکل ہی مفقود الخیر ہیں۔ تعالیٰ کوئی سراغ نہیں مل سکتا اسی طرح اس کا شیخ ابراہیم بن الحنفی زہری بھی مجہول الحال ہے۔ اس کا باوجود کثیر تلاش کے کچھ سراغ نہ مل سکا۔ مرتضیٰ دلایے مجہول الحال و مفقود الخیر لوگوں کی روایت کو صحت کے درجہ میں کیسے تسلیم کر دیا جائے؟

ثانیاً، یہ عرض ہے کہ اگر اس اسناد سے قطع نظر کر کے نفس روایت کو صحیح تسلیم کر دیا جائے تو اس کا مفہوم اور اس کا درست محل بھی وہی ہے۔ جو مسلم شریعت والی روایت کے متعلق علماء مختلفین نے درج فرمایا ہے۔ روایت مسلم کے تحت اس کے معنی کو اپنی ضروری تشریع کے ساتھ درج کر دیا گیا ہے وہاں کے مباحث میاں معتبر ہیں دوبارہ نقل کرنے کی حاجت نہیں۔

## ابن المغازلی کے اسناد

ابوالحسن علی بن محمد بن الطیب بالغازلی المعرف بابن المغازلی  
الستوفی شافعی

## اول روایت تقلیدین ز ابن بشران النحوی

مدحیث تقلیدین را پس این المغازلی در کتاب المناقب گفتہ۔

(خبرنا) ابو غالب محمد بن احمد بن سهل التحوى المعروف بابن بشران ثنا ابو عبد الله محمد بن علی السقطی ثنا ابو محمد عبد الله بن شوذب ثنا محمد بن ابی العراوم الرياحی ثنا ابو مامر العقدی عبد الملك بن عمر و ثنا محمد بن طلحہ عن الا عمش عن عطیة بن سعد عن ابی سعید الخدراوی ان رسول الله

صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ أَنْ أَوْشَكَ إِنْ أَدْعُ فَاجِبٍ وَ  
أَنْ قَدْ تَرَكْتُ فِي كُلِّ الشَّقْلَيْنِ كِتَابًا إِنَّهُ حِيلٌ مَمْدُودٌ  
مِنَ السَّمَاوَاتِ إِلَى الْأَرْضِ وَعَتْرَقَ أَهْلَ بَيْتِيْ وَأَنَّ الْلَّطِيفَ  
الْخَيْرَ أَخْبَرَنِيْ أَنَّهُمَا لَنْ يَفْتَرْ قَاهِتَيْ يَرْدَأُ عَلَى الْحَوْضِ  
فَانْظَرُوا كَيْفَ تَخْلُغُونِيْ فِيهِمَا» (عِبَاتُ الْأَنْوَارِ مِنْ جُلُّ الدَّوْلِ)

## روايت دوم ابو محمد الغنچاني

ابي محمد الحسن بن احمد بن مع سعى لغت جانبي متونی  
ابن المغازلی در مناقب گفت

خبرنا الحسن بن أحمد بن موسى عتيد جانى ثنا الحمد بن محمد ثنا على بن محمد المقرى (المقرى) ثنا محمد بن عثمان ثنا مصرف بن عمر ثنا عبد الرحمن بن محمد بن طلحة عن أبيه عن الأعمش عن عطية عن أبي سعيد الخدري قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لو أشك أن أدعى فاجيب وان تارك فيكتل العذلين كتاب الله عز وجل وعترق أهل بيتي فانظروا أيقنت تخلفواني فيهما» (عيقات الأنوار م ٢٢٤ جلد الأول)

(1)

واضح ہو کہ ابن المغازی (متوفی ۳۸۳ھ) نے بھی کتاب المناقب لکھی ہے اس میں یہ روایت ثقلین اپنے ۵ عدد اسانید کے ساتھ لائے ہیں جیسا کہ عوqات سے ظاہر ہے۔ ورنہ خود ابن مغازی تماحال ہمیں دستیاب نہیں ہو سکتا تاکہ پتہ چل سکتا یہ کس درجہ کے، کس معیار کے بزرگ ہیں؟ رطب دیا یہ جمع کر ڈالتے والے حضرت یا صلح و سقیم کو کچھ دیکھنے والے ہیں یا کیسے ہیں۔ اپنی کتب سے تو کچھ پتہ نہ چلا

البته شیعی تراجم میں تلاش کرنے سے تنتہ اہن泰山ی لیلیخ جناس قمی ص ۳۲۲ طبع طهران  
میں یہ بزرگ پائے گئے ہیں۔ جس درجہ کے بزرگ ہوں تاہم، ان کی اسانید کو  
تو اعد روایت کے رو سے دیکھنا لازمی ہے۔ فلمذہ اہر ایک سند درج کر کے اس  
کا حال صحت و سقم پیش کیا جاتا ہے۔

(۲)

ناظرین کرام پر واضح ہو کہ این مغاذی کی ۵ عدد اسانید میں سے پہلی سند بوجو  
اوپر درج کی گئی ہے اور این بشران الخوی کے ذریعہ سے منقول ہے۔ اس میں  
خطیب عوفی جدلی کوئی موجود ہے۔ اسی طرح دوسری سند این مغاذی میں جواب محمد بن القند  
جانی کے واسطے اور پرمندر درج ہے وہاں تکی خطيب عوفی جدلی کوئی حملہ افروز ہے  
جو ابوسعید کاشاگر دکھلایا جاتا ہے۔

اور خطیب عوفی اور ابوسعید (جو حائل میں محمد بن الصائب کلبی ہے) کے متعلق  
تشریح ہم متعدد و دفعہ واضح کرچکے ہیں اور پورے حوالہ جات کے ساتھ ان کی پوزیشن  
واشکاف کی جا چکی ہے۔ طبقات این سعد کی سند پر جہاں کلام کیا گیا ہے وہاں  
حوالہ جات مکمل درج کردیئے ہیں جس صاحب نے تسلی کرنی ہو۔ وہاں رجوع  
کریں حاصل یہ کہ عوفی شیعہ بزرگ ہیں۔ بڑے چست قسم کے شیعہ ہیں۔ اپنے  
شیخ محمد بن الصائب الکلبی سے (جو مشهور کذاب ہے) روایت چلاتے ہیں اور  
اس کی کذیت ابوسعید مقرر کر رکھی ہے۔ پھر خدری کا لفظ اضافہ کر دیتے ہیں۔  
تاکہ سامح ابوسعید خدری صحابی سیمحد کربے چون و چار روایت کو تسلیم کرے۔ اس  
کا تمام جمل علماء رجال نے خوب واضح کر دیا ہے فلمذہ شیعہ سنتی مسائل مختلف فیہ  
میں اس کی روایت قابل قبول نہیں ہے۔ ملاحظہ ہو حافظ ابن حجر عقلانی کی ت  
نتہی سب التندیب جلد سبقتم ص ۲۲۵ مج ۷ طبع حیدر آباد دکن، اور قانون المجموع  
طابر الفتنی ص ۲۷۸ طبع مصر اور شیعہ رجال میں سے رجال مامغافنی، تفتح المقا

خطیب عوفی کے حالات کے لئے کافی ہوگی وہاں اس شخص کو امام محمد باقر کے اصحاب میں شمار کیا ہے، (رجال مامقانی ص ۲۵۳ جلد دوم) ان حالات مندرجہ کے بعد ان کی قبول روایت کا مسئلہ خود بخود حل ہو جاتا ہے مزید کسی خدوغ فکر کی حاجت نہیں۔

(۴۳)

ابن المغازلی کی تیسری اور چوتھی روایت بمعنی سند پر بمقتضی "طبقات" سے نقل کر کے ہم درج کرتے ہیں اس کے بعد اس کے اسناد کی متعلقہ لفظوں پر کی جائے گی۔

آخرنا ابوطالب محمد بن احمد بن عثمان المعروف بابن الصیرف البغدادی قدم علينا واسطأ (۲۲۰ھ) قال ثنا ابوالحسین خبید اللہ بن احمد بن یعقوب بن البواب ثنا محمد بن محمد بن سلیمان الباغندي ثنا وہبیان و هو این بقیة الواسطی ثنا خالد بن عبد اللہ عن الحسن بن عبد اللہ عن ابی الفضل عن زید بن ارقم قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم انی تارک فیکم الثقلین کتاب اللہ و عترتی اهل بیتی و ائمہ ایلی یفتراق حاتی یردا على الحوض:

(طبقات الانوار م ۲۲۴ جلد اول)

آخرنا ابوطالب محمد بن احمد بن عثمان ابوالحسین محمد پیغمبر بن المقطر بن موسی بن عیسیٰ الحافظ اذ ثنا محمد بن محبیں بن سلیمان الباغندي ثنا سوید ثنا علی بن مسهر عن ابی حیان التی شفی زید بن حیان قال سمعت زید بن ارقم ر يقول قال قاتم فیتار رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فخطبتا فقال

اما بعد ايتما انتاس انسانا بشري شرك آن آدمي فاجيت  
واني تارك فيكم الشقين وهمما كتاب الله فيه المهدى و  
النور مختدا بكتاب الله واسمه كوا به خحت على كتاب الله و  
راغب فيه شه قال ما هيل بيتي اذ كركم الله في اهل  
بيتي قال لها ثالث مرات.

(عيقات الانوار ص ۲۲۸، ۲۲۹، ح اقل)

ناظرين کرام کو معلوم ہونا چاہیئے کہ این المغازی کی اس تیری روایت کو محمد بن محمد  
ابا گندی نے روایت کیا ہے۔ اس کے متعلق علماء رجال نے جو تقدید و گرفت کی ہے  
اس کے پیش نظر اس کی روایت کو صحیح نہیں شمار کیا جاستا۔ اب ہم علی الترتیب اس پر  
جو تقدید پانی جاتی ہے، وہ درج کرتے ہیں۔

۱۔ قال الخطيب في تاريخه بنداد .... قال ابو يحيى بن عبد الله انه  
كان يخلط ويد تس .... قال حمزة قال الدارقطنی كان كثير  
التدليس يجده بالمرسمع و دهبا سرق .... قال ابو يحيى  
الاسما عيلي لا اتهمه في قصد الكذب ولكنها خبيثة التدليس وكثير  
المتصحفة۔ رتاریخ بنداد ص ۲۱۳-۲۱۴ جلد ثالث

یعنی خطیب بندادی اپنی تاریخ بنداد جلد ۳ میں لکھتا ہے کہ این عیدان کہتے ہیں یہ  
شخص یا غندی، روایت خطا اور ملاوٹ کر دیتا تھا اور اپنے مردی عنده کا پتہ نہ دیتا تھا افغانی  
کے حوالے سے ہم زد کہتے ہیں کہ شخص بہت تدلیس کرتا اور جو روایت محسنی ہوتی تھی اس کو رد ایت  
کر دیتا تھا۔ اور بسا اوقات روایت میں سرق لیجنی چوری کرتا۔ اس طرح کسی کی روایت اس کے  
اذن کے بغیر کہ حلادیتا اور اساعیل کہتے ہیں کہ یہ بُری تدبیس کرتا تھا۔ اور بہت ملاوٹ سے  
کام لیتا تھا۔"

۲۔ حافظہ بی بی نے اپنی تصانیف میزان الاعدال اور تذکرۃ الحناظ میں باخندی کا ذکر  
مندرجہ ذیل العناویں کیا ہے۔

... کان مد لشاد فیہ شی ... قال السلمی سالم الدارقطنی  
عن محمد بن محبود الباغتی مختلط، مد لشاد  
یکتب عن بعض اصحابیہ ثوی سقط بینہ و بین شیخہ ثلاثة  
و هو کثیر الخطاء میزان الاعدال جلد سوم ص ۱۲۹ جلد سوم  
کو تذکرۃ الحناظ ذہبی ص ۳۴۲ جلد دوم

۳۔ اور حافظابن حجر نے لسان المیزان میں بھی یہ درج کیا ہے۔

قال الدارقطنی ... مختلط، مد لشاد یکتب عن بعض  
اصحابہ تحریبینہ و بین شیخہ ثلاثة و هو کثیر  
الخطاء ... قال ابن عدی ولہ اشیاء اتکرت عليه۔

(لسان المیزان ص ۳۴۱ جلد پنجم)

نوٹ: اب اس کی الگ چرتوں میں منقول ہے مگر اب جو مقدمہ علی التعديل کے تحت  
اس کی روایت درجی صحت میں قسمیں نہ ہو گی۔

میزان الاعدال و تذکرۃ الحناظ و لسان المیزان، پرسہ والہ جات کا حاصل یہ  
ہے کہ شخص مد لشاد (اپنے شیخہ کو نہ بیان کرنے والا) ہے اور اس میں ضعف ہے اور  
اپنے اوپر کے مت شیخہ دیدت سے تین یعنی آدمیوں کو مت سے ساقطا کر دیتا ہے کیا الخطاء  
یعنی غلطی کتنا ہے اور کئی چیزیں ثقہ لوگوں کے خلاف ذکر کر دیتا ہے۔

(۳)

ابن مخازنی کی پڑھتی روایت بعد سند جو اوپر درج کی گئی ہے اس کے متعلق کچھ  
عرض کرتا ہے۔ پہلی گذارش تو یہ ہے۔ کہ یہ روایت بھی باخندی نہ کو رکے ذریعہ مردی  
ہے جس کی پڑھ صاف الفاظ میں اوپر درج کی ہے۔ اس جرج کے باوجود اس روایت

کا درجہ سخت تسلیم کرنا مشکل امر ہے۔

علی سینیل المترل اگر یہ روایت صحیح تسلیم کر لی جائے تو اس میں دوسری گنجائش موجود ہے جس پر شرعاً قال کے اثنا نظر صراحت دلالت کر رہے ہیں۔ اس کی تفصیل سن داری اور مسلم شریعت کی روایت کے عت مکمل طور پر مل سکے گی وہاں رجوع کر لیتا چاہیئے غلمنہاد و ستوں کے مدعا کے لئے یہ فقیدہ نہیں ہے یعنی تقریب تام نہیں۔

**تسلیمہ حلهٗ:** صاحب عیقات نے سنه ہجری کی ترتیب کے تحت <sup>۲۴</sup> میں اپنی کتاب کے جلد اول پر روایت تقلین کا ایک مزید استاد درج کیا ہے کہ محمد بن

المظفر بن سویی بن علی الحافظ البخاری اذ اشتاً محدث بن محمد بن

سلیمان الباغندي شناسوید شنا على بن السهر عن أبي

جیان النبیی حدیثی بزید بن حیان قال محدث زید بن

ارقم يقول قال قاتم فیتدار سول الله صلی الله علیه وسلم اخ

اس کے متعلق یاد رہے کہ یہ کوئی الگ استاد کسی دوسرے محدث کا نہیں ہے۔

اسی ابن المغازی کی چون عقیقی مندرجہ بالا بعینہ ہے اللہ اس سند کے لئے کسی الگ بحث کی حاجت نہیں ہے جو کچھ اس چہارم سند مغازی کے لئے لکھا گیا دہی کافی ہے۔ کتاب کا جھم برہات کے لئے میر خاں حسین صاحب نے یہ طرز اور یہ روکش اختیار کر رکھی ہے کہ ایک روایت کے ایک استاد میں جو متعدد روایۃ ایک دوسرے سے تقلیف کنندگان ہیں ان کو ہی الگ الگ محترث قرار دے کر جدا جدا استاد تجویز کر کے کہت اتنا و دلھلانا چاہتے ہیں حالانکہ یہ پریز تحقیقت الامر کے باطل خلاف ہے سچان اللہ اکیا عجیب طرز تصنیف ہے۔

## روایت پنجم (۵)

ابن المغازی کی پانچویں روایت بلطفہ بعض سند درج ہے۔ اس کی سند

الاظظر كریئتے سے اس کا مقام محنت و سقم اور درجہ رُدْ قبول خود بخود سامنے آجائے گا کسی گھر سے غور و غکر کی ضرورت نہ ہوگی۔ صاحب تعریف تلختے ہیں کہ: میزان ابن المغازی، در کتاب المناقب علی مانقلا عن العلامۃ ابن بطریق طابت راه فی کتابہ الموسوم بالعدۃ لغفتة۔

خبرنا ابوبیعلی علی بن ابی عبد اللہ بن العلاء البزار ۱ ذ۱۳۷

قال اخیر فی عبید السلام بن عبد الملک بن حبیب

البزار قال اخیر فی عبد اللہ محمد بن عثمان قال

حدیثی محمد بن مکر بن عبد الرزاق حدیثی ابو

حاتم مغیرۃ بن محمد بن الہلی قال حدیثی

مسلم بن ابراهیم قال نوح بن قیس الجذامی حدیثی

ولید بن صالح عن امراء زیدین ارقمن قال اقبل النبی

صلی اللہ علیہ وسلم من مکہ فی حجۃ الرداء حتی نزل بعد رجوعه

بین مکہ والمدینۃ فامر بد وحات (روایت برائی طویل پڑی گئی ہے) قال تو شکون

ان ترد واعلی الحوض واسئل الكوھیہ تلقنی عن شغلن کیف خلعنیون قیہما

فاعتلت علیتا مادری سالثقلان حتی قام رجل من المهاجرین فقال بای

انت وامی یابنی اللہ سالثقلان قال الاکبر منہما کتاب اللہ سبیب طرفہ بید اللہ

تعالی وطرف باید یکم فمکوا به ولا تولوا ولا نصلوا ولا اصغر منہما عتری اچ

اس طویل روایت کے اسناد میں صرف ایک شخص نوح بن قیس کے متعلق ہی تحقیق

کرنی جائے تو یہی کافی ہے حارث ابن جحر نے تقریب و تهدیب میں اور فہمی نے میزان

میں جو اس کے بارے میں تصریح کر دی ہے وہ ذیل میں درج ہے۔

..... رہ بالتشیع ..... بلغتی عن یحییی اللہ ضعفہ

وقال مرۃ یتشریع ..... قال ابو داؤد سکان یتشریع ..... یحییی

ضعفہ ..... ۴

حاصل ترجمہ یہ ہے کہ یہ شخص توح بن قیس ہزاری شیعہ مذہب کی طرف مسوب ہے جو نے اس کو تصییف قرار دیا ہے اور دوسرا بار شیعہ بھی کہا ہے۔ ابو داؤد بھی اس کو شیعہ کہتے ہیں۔ (تفصیل التہذیب ص ۲۴۵ طبع نول کشور)  
 (تہذیب التہذیب ص ۸۶ جلد دوم)  
 (میزان الاعتدال ذہبی ص ۵۲ جلد دوم)

## روایت تقلین حمیدی (ابو عبد اللہ محمد بن فتوح بن عبد اللہ)

بن حمید الازدی الاندلسی الفاطبی المتوفی (۸۸۷ھ)  
 صاحب "عقاید الانوار" نے حمیدی موصوف سے روایت تقلین ذکر کی ہے اور علامہ حمیدی محدث کی توصیف و توثیق میں پورے دس عدد صفات عقاید کے پر کردیئے ہیں۔ جواباً لگدارش ہے کہ

- ۱۔ الجمیع میں اصحاب میں حمیدی نے یہ روایت تقلیل کی ہے اس کتاب میں ری شریف اور مسلم شریف کے صرف متنوں کو جمع کیا گیا ہے اور ان کے اسناد کو ترک کر دیا گیا ہے صرف صحابی کا نام باقی رکھا گیا ہے اس صورت میں مسلم شریف کی روایت بجزیل بن ارقم صحابی سے مردی ہے وہی من و عن روایت "جمع اصحاب میں حمیدی" میں آگئی ہے۔ یہ کوئی جدید روایت جدید سند کے ساتھ حمیدی نے پیش نہیں کی یہ صحیح مسلم کی ہی گذشتہ روایت ہے۔

- ۲۔ دوسری لگدارش یہ ہے کہ حمیدی کی توثیق و توصیف میں اتنا زور لگایا گیا ہے اور پورے دس عدد صفات کلاں پر کڑا لے ہیں حالانکہ ہمارے ہاں تو یہ فاضل پہلے سے مسلم و معمد محدث ہیں۔ اہل سنت کی جانب سے کسی صاحب کی طرف سے ان پر کوئی جرح و قدح نہیں وارد کی گئی اور

شہی ان پر عدم اعتماد کا شہید کیا گیا ہے۔ یہ تمام کا روائی آپ کی تکمیل حوالہ جات کی خاطر معلوم ہوتی ہے۔ اسی طرح بلا ضرورت بھتوں کو طول دے کر کتاب طویل کی گئی ہے اور اپنے ہوا خواہوں سے مفت داد حاصل کی گئی ہے۔ ۳۔ تیسری لمحہ یہ ہے کہ اس کا محمل و مضموم سلم شریف کی روایت کے تحت جو بیان کیا گیا ہے وہی درست ہے۔ اگر جواب کی حاجت ہی نہیں۔

## روایت ابن المظفر منصور بن محمد السمعانی (۲۸۹)

صاحب عقایت لکھتے ہیں کہ حدیث تقلید را در رسالہ "تو امیر" کہ معروف بفضل الصحابہ است علی ناقل عنہ آورده۔

عن طلحہ بن مصروف عن عطیة عن ابی الحذری رضی اللہ عنہ عن النبی صلی اللہ علیہ وسلم قال آنی ادشک ان اد عی فاجیب و آنی تار لک تیکم القتلین کتاب ابی اللہ حبل مددود من السماء الى الارض وعتری اهل میق وان الطیف الخیر لخبر انہماں یقترقا حتی یرد اعلى المخون (عجات الانوار ص ۱۰۱)

سمعانی کی نام سند تو صاحب عقایت نے نقل نہیں کی حتی قدر انہوں نے سند مذکور نقل کی ہے عدم قبول روایت کے لئے یہی کافی ہے۔ یہ عطیہ عوفی اپنے شیخ محمد بن سائب گلی سے روایت کرتا ہے۔ الحذری کا لفظ تلبیس کے لئے اضافہ کر دیتا ہے۔ اس استاد شاگرد دونوں کی پوزیشن کو طبقات ابن سعد، مسند احمد، مسند ابن علی کی روایات کے تحت مفصل حوالہ جات کے ساتھ بیان کر دیا گیا ہے باز بار اعادہ کرنے کی ضرورت نہیں وہاں تفاصیل ملاحظہ کی جائیں۔

# روایت کتاب الفردوس للدیلمی

(ابو شجاع شیرویہ بن شہردار بن شیرویہ الدیلمی الهمدانی المتفق علیہ ص ۵۰۹)

صاحب عبقات جلد اول ص ۲۵۰ پر رقم طراز ہے کہ:

در کتاب فردوس الاخبار دلیمی حدیث شفیعیں از زید بن ارجمن آور ده۔

آن تاریخ فیکم الشفیعین کتاب اللہ فیکم منه حبل من

اتبیعہ کان علی الهدی و من ترک کان علی الصلاۃ و

اہل بیتی اذکر کم اللہ فی اہل بیتی ولو نیتفر قاحق یردا

علی الحوض یعنی لا خذ بهما تغیل۔ (عققات جلد اول ص ۲۵۰)

گزارش ہے کہ کتاب "فردوس الاخبار" سے سندر روایت نہیں لائی گئی۔

تاکہ پڑھ پہل سکتا کہ صحیح سندر کے ساتھ یہ مروی ہے یا نہ صحیح نہیں۔ دوسری عرض

یہ ہے کہ صاحب فردوس الاخبار پر علماء کی جریح بھی موجود ہے پسیر جستجو اور تحقیق

کے اس کی روایت قابل قبول نہیں ہوئی چاہیئے۔ چنان پیر شاہ عبد العزیز صاحب

"بتان الحدیثین" میں اس دلیلی کا ذکر کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ

"امادر آقان معرفت و علم او قصورے سنت درستیم و صحیح احادیث

تمیر نہیں کند ولندا در کتاب او موصوعات و واهیات تو وہ تو وہ مندرج شد"

(بتان الحدیثین تذکرہ دلیلی ص ۶۲)

یعنی دلیلی کے علم میں صورت ہے۔ روی اور صحیح حدیث میں فرق نہیں کرتا

اس وجہ سے اس کی کتاب فردوس الاخبار میں موضوع، جعلی اور بے حل روایات

کے ڈھیر کے ڈھیر (انبار) مندرج ہو گئے ہیں۔

بنابریں پسیر تحقیق سنداں کی روایت کیسے قبول ہو سکتی ہے؟

نیز واضح ہو کہ ابن تمیم نے مہاج السنۃ ص ۷۴ میں فردوس الاخبار

دیگی کو ان الفاظ کے ساتھ درج کیا ہے۔

ان کتاب الفردوس قیہ من الاحادیث الموضوعات ما شاء اللہ  
و مصنفہ شیرودیہ بن شہریار الدیلمی دان کان من طبلة الحدیث  
درواته فان هذی الاحادیث التي جمعها و حذفت اساییدها تلها  
مسعیر اعتبار بصحیحها و ضعیفها و موضوعها فلهذا کان قیہ  
من الموضوعات احادیث کثیرہ جدّاً

(منهج السنة مکا جلد سوم)

خلاصہ یہ ہے کہ کتاب الفردوس میں احادیث جمعی ویناولی ہیں اس کا  
مصنف شیرودیہ بن شہریار دیلمی اکرچے طبیہ حدیث اور رواۃ میں سے ہے لیکن جو  
احادیث اس نے جمع کی ہیں اور ان کے اسایید حذف کر دیے ہیں ان کے صحیح  
ہوتے اور ضعیف ہوتے اور جعلی ہونے کا کچھ اعتیار تھیں کیا۔ اسی وجہ سے اس کتاب  
مذکور ہیں بے شمار جعلی حدیثیں آگئی ہیں۔ (منهج السنة صفحہ ۳۷ جلد ۳)

## اسناد تقلیین از تفسیر معاجم التشریل بقوی

(الحسین بن مسعود ابو محمد الغراء مجی السنۃ بقوی شافعی ترقی ۵۱۶ھ)

اخیرتا ابو سعید احمد بن محمد بن العباس الترمذی اخبرنا  
ابو عبید اللہ محمد بن عبد اللہ الحافظ انا ابو الفضل الحسن  
بن یعقوب بن یوسف العدل اخیرنا ابو احمد محمد بن عبید  
الوهاب العبدی انا ابو جعفر بن عوف (یعنی جعفر بن عون ہے)  
اخیرتا ابو حیان یحییٰ بن سعید بن حیان عن زید بن حیان قال  
سمحت زید بن ارقم قال قام فینار رسول اللہ صلی اللہ علیہ و  
سلّمَ ذات یوم خطیباً حمد اللہ و اشیع علیہ ثم قال ایما

الناس انما نابشريو شک ان یا ائمہ رسول رب فاجیہہ و انا تارک  
 فیکم الشقلین او لهما کتاب اللہ فیہ الہدی و النور فخذدا  
 کتاب اللہ فاستمسکوا بہ فحث علی کتاب اللہ و رغب فیہ  
 ثرع قال و اهل بیتی اذکر کھرا اللہ فی اهل بیتی اذکر کم اللہ فی  
 اهل بیتی - و تفسیر معلم التسلیل بغیری بحامش الحاذن پارہ چارم روکوں اول  
 کی آخری آیتہ و کیف تکفرون و انتم تتلى علیکم آیات اللہ  
 و فیکم رسول - صفحہ ۳۲۷ جلد اول مصری طبع

۱- اس روایت میں پہلے نہر پر یہ بات قابل توجیہ ہے کہ اس اسناد کے پہلے میتوں  
 رواۃ یعنی ابو سعید - ابو عبد اللہ اور ابو الفضل مجہول الحال ہیں - ان کی بڑی  
 تلاش کی گئی ہے کہ کمیں کتب متداولہ سے ان کا پورا پتہ چل سکے مگر کمیں سراغ  
 نہیں مل سکا - تقریب تندیب ایزدان ذہبی انسان تندیب الکمال خزرجی -  
 تاریخ بغداد - تاریخ اصفهانی لابن نعیم تاریخ ابن حلکان تاریخ جرجانی  
 اپرخ و التقدیل لابن حاتم رازی وغیرہ کتب سے کافی جستجو کے باوجود دیہ حضرت  
 نہیں مل سکے - اور تاریخ صفیر امام بخاری تاریخ بکیر بخاری کتاب الکنی دو  
 لابی سے بھی تلاش کی جا چکی ہے باخل مفقود الخبر ہیں -

۲- دوسرا یہ گزارش ہے کہ اگر اس روایت کو باوجود دان مجاہیل رواۃ کے صحیح  
 تسلیم کریا جائے تو اس روایت کی تمام عمارت متن روایت داری اور  
 روایت مسلم شرافی کے ساتھ متفق اور موافق ہے لہذا داری مسلم کی روایت  
 کے تحت جو کچھ تشریح اور توجیہ بیان کی گئی ہے یہاں بھی وہی معتبر و معمول ہے  
 پس وہاں رجوع کر کے ملاحظہ فرماؤں -

۳- تیسرا اس بات کی وضاحت بھی ضروری ہے کہ صاحب بحقات نے  
 محی اہسنۃ فراد بتوی کی جانب اس ایک روایت کو چار دفعہ الگ الگ

غوب کر کے دکھلایا ہے حالانکہ یہ واقعہ کے خلاف امر ہے کثرة حوالہ  
 جات کا رعب قائم کرنے کے لئے ان کو اس قسم کی نما انصافیوں کی  
 ضرورت ہے وہ کر گزرتے ہیں اور فردہ برا بر نہیں چوکتے۔ حقیقتہ الامر  
 اس طرح ہے کہ فراء بن یعنی نے اپنی تفسیر معاالم التنزیل پارہ چہارم روایع  
 اول کے آخر میں آیت و کیت تکفرون و انتم تتلقی علیکم آیات اللہ  
 و فیکم و رسولہ اللہ کے تحت یہ روایت تقلین باسند خود ذکر کی ہے۔  
 جیسا کہ اور پراس روایت کو ہم نے درج کیا ہے۔ ساتھ ہی سند جس درج کی  
 ہے (اس میں مجاهیل ہیں) وہ عرض کیا گیا ہے یعنی موصوف نے  
 ایک تو آیت مودة (قل لا استکو علیه اجرًا الا المودة و  
 القرابی) (پارہ ۲۵۵) کے تحت آیتہ ہذا کا مفہوم بیان کرتے ہوئے اس  
 روایت کو مختصر بطور حوالہ ان الفاظ کے ساتھ نقل کیا ہے کہ روایتنا  
 عن یزید بن حیان عن ذیبد بن ارقو شع عن النبی صلی اللہ علیہ وسلم  
 قال افی تارک فیکم الشتمین المزا و مقصد اس جگہ مفہوم قربی کی وضاحت  
 ہے اور اسی دوسرا یعنی موصوف نے آیت سفرخ نکو ایہا الشتمان  
 کے تحت نقل کا مفہوم بیان کرتے ہوئے اس روایت کو اس عبارت  
 کے ساتھ نقل کیا ہے۔ قال اهل المعافی کی شیء له قد رونینا قس  
 یہ فهو نقل قال النبی صلی اللہ علیہ وسلم افی تارک فیکم الشتمین  
 کتاب اللہ وعدتی قجعلها ثتمین اعظم اما القدر هما۔ یہاں بھی مفہوم  
 نقل کی وضاحت کے لئے روایت معروف کو بطور تائید پیش کیا ہے کسی  
 الگ سند و استاد کے ساتھ انہوں نے اسے ذکر نہیں کیا۔ اسی طرح  
 محی السنۃ یعنی نے حدیث کی کتاب مصایح السنۃ مرتب کی ہے اس  
 میں مشہور محدثین کی تصنیفات کا خلاصہ مدون کیا ہے۔ سندات ان

محمد شدین کی حذف کردی ہیں صرف ان کے متون جمع کر دیئے ہیں مصایع  
السنۃ میں کچھ روایات مزید ملا کر اور مخارج حدیث پیان کر کے مشکوٰۃ  
شریف تیار کی گئی ہے اب علم حضرات دونوں کتابوں کو خوب جانتے ہیں۔  
اس مصایع السنۃ میں فاضل بغوی نے مناقب اب بیت کے باب میں  
یہ روایت ایک دفعہ زید بن ارقم صحابیؓ سے مسلم شریف کے حوالے نقل  
کی ہے دوسری دفعہ جابرؓ صحابیؓ سے ترمذی شریف کے حوالے نقل کی  
ہے اب مصایع میں یہ دونوں روایتیں مسلم و ترمذی کی منتقول ہیں نہ کہ  
بغوی کی اپنی مستقبل اسانید کے ساتھ موجودی ہیں۔ فلمذہ بغوی کی جانب اس  
روایت کو چهار اسانید کے ساتھ منسوب کرنا ضرور امر ہے بلکہ فلسطینیت  
ہے جو واقع کے خلاف ہے۔ اس تصنیف کو ایسے بے خاندہ امور کے ترتیب  
سے مزین کیا گیا ہے جو اب علم کی دیانت داری کے مناسب نہیں ہے اور  
ترمذی کی روایت پر بحث اپنی جگہ مکمل ہو چکی ہے وہاں ملاحظہ کر لی جائے۔  
از روشنے قواعد ترمذی کی روایت قبل تسلیم نہیں ہے اور مسلم کی روایت  
سند آہنایت صحیح ہے مگر اس کا مفہوم اور محل اپنی جگہ درج کیا گیا ہے وہاں  
رجوع کر لیا جائے۔ اُس مقام میں روایت ہذا کی مکمل تشرع قابل دید ہے۔

## روایت العبد ری

۵۲۵

(ابوالحسین رزین بن معاویۃ العبد ری السقطی اندلسی الکی متوفی)

بعقات جلد اول صفحہ ۲۵۲ میں لکھا ہے کہ در کتاب "جمع بین الصحاح السنۃ"

عن زید بن ارقم رضی اللہ عنہ  
ناظرین پر واضح ہو کہ فاضل العبد ری مذکور نے ہماری حدیث کی کچھ کتابوں  
(بخاری مسلم موظاً ترمذی ابو داؤد سنانی) جن کو صحاح سنۃ سے تعمیر کیا جاتا ہے کیجا فرمایا

بے اس کا نام ہے "جمع بین الصحاح ائمۃ" اور صحاح ستہ مذکورہ میں چون کہ مسلم اور ترمذی میں یہ روایت ثقیلین موجود ہے اس وجہ سے "جمع بین الصحاح الستہ" میں بھی یہ روایت منقولاً لازمی طور پر مندرج ہو گی۔ فاضل عبد الری نے اس روایت کو کسی مستقل ہستاد کے ساتھ روایت نہیں کیا ہے بلکہ وہی مسلم یا ترمذی کی روایت نقل کر دی ہے بنابریں عبد الری کی روایت کے لیے کہی الگ جواب کی حاجت نہیں ہے۔ مسلم اور ترمذی کی روایات کے تحت ہو کچھ لکھا گیا ہے د ہی کافی ہے وہاں رجوع کر کے ملاحظہ فرمایا جائے۔

## روایت ثقیلین از قاضی عیاض

(ابوالفضل عیاض بن موسی المالکی متوفی ۲۵۵ھ)

عبدقات ص ۲۵۵ جلد اول پر قاضی عیاض کی کتاب "الشفاء فی حقوق المصطفیٰ" کے حوالہ سے روایت مذکور درج ہے۔ ناظرین کرام پر واضح ہو کہ قاضی عیاض اہل السنۃ میں بڑے پایہ کے عالم دین ہیں۔ ہمارے مسلم آنہ تاریخ آدمی ہیں صاحب عبدقات نے پورے چورہ صفات خلاں اپنی کتاب کے ان کی تعریف و توثیق بھی کرنے میں پرکرڈ ہے ہیں اس بیکار طویل کا آخر کیا حاصل ہے؟ ہمارے ہاں جب کہ ان پر جرس نہیں ہے مسلم عالم دین ہیں تو ان کی تعریف میں استثنے زور گانے کی کیا ضرورت در پیش ہے؟

اہل علم پر واضح ہے کہ "الشفاء" مذکور میں حدیثوں کی تحریج نہیں ہے زصفہ سند لایا کرتے ہیں شہری روایت کا مأخذ درج کرتے ہیں۔ صاحب عبدقات نے تو اس روایت کو لفظاً و معنی متوافق رشتہ است کہ اس کو شفاء کا حوالہ پیش کرنا ہے سو ہے جس میں سند نہیں ہے اور شہری کسی محدث کا حوالہ دیا گیا ہے۔ صاحب شفاؤ خود ناقل حدیث ہیں۔ صاحب تحریج ہیں۔ ضرورت اس پیزیر کی ہے کہ سند صحیح کے ساتھ اس روایت کو کسی باہمی محدث سے نقل کیا جائے۔ نقل و نقل کرنے والے علماء کی روایات پیش کرنا یہ سو

بیں اور سجیت کے قواعد کے پیش نظر تقلیدین علماء کے جواب کی حاجت ہی نہیں ہے۔

## روایت ابو محمد بن محمد بن علی العامصی

عبدقات الانوار جلد اول ص ۲۶۸، ۲۶۹، پر ذکر کیا ہے کہ حدیث تقلین رادر کتاب "زین الفتی فی تفسیر اتنی" در سیاق طریق حدیث سفینہ گفتہ۔ اخبرنی الشیخ امام رحمہ اللہ تعالیٰ قال اخربنا الشیخ ابواسحق ابراهیم بن جعفر الشوری میں قاتل اخربنا ابوالحسن علی بن یونس بن الہیاج الانصاری قال حدشتا الحسین بن عبد اللہ وعمان بن عبد اللہ وعلیسی بن علی وعبد الرحمن النسائی قالوا احمد تابع عبد الرحمن بن صالح قال حدشتا علی بن عابد عن أبي اسحاق عن حنش قال رأیت ابا ذر متعلقاً بباب الكعبۃ ويقول من يعرفي فليعرفني ومن لم يعرفني فانا ابا ذر قال حنش فحدثني بعض اصحابي انة سمعه يقول قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ما في تارك في حکم الشفیعین كتاب الله وعترته اهل بيته فانهم ما لئن يتفرقوا حتى يردا على الحوضين

ما ذکریں کلام پر واضح ہو کر مذکورہ روایت کی سند کو کتب رجال سے دیکھا گیا ہے تفہیش اور جستجو کے بعد معلوم ہوا کہ اس سند میں عبد الرحمن بن صالح اور اس کا شیخ علی بن عابد دونوں ایسے بزرگ ہیں جن کی وجہ سے اس روایت کو صحیح نہیں کہ جا سکتا خصوصاً عبد الرحمن بن صالح تو خالص شیعہ ہے اب اگرچہ اس کی توثیق بھی ہمای کتب میں پائی گئی تاہم اس کے تیسعہ کتابت ہو جانے کے بعد اس کی مرویات پر مختلف فیہ مسائل میں اعتقاد نہ ہو گا۔ ذیل میں تقریب و تهدیب قوامی ختم نہاد میرزا فیضی بھی کے مندرجات اجمالاً درج کئے جاتے ہیں تاکہ فارسین کی تسلی ہو جائے۔

(۱) عبد الرحمن بن صالح الأزدي العتكي صدوق ينشیع (تقریب ملت)

..... قال يعقوب بن يوسف المطوعي كان عبد الرحمن بن صالح  
رأضیاً ..... كان يحدث بهمثاب ازواجا رسول الله صلى الله عليه  
 وسلم واصحابه وقال في موضع آخر خرفت عامة ما سمعت منه  
 ..... عن أبي داود لواران أكتب عنه وضع كتاب مثالبي في  
 أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم قال وذكره مرة أخرى  
 فتال كان دجل سو ..... انه محترق فيما كان فيه من التشیع ۲

ان چهار حوالیات کا حاصل یہ ہے کہ عبد الرحمن بن صالح شیعہ اور رافضی تھا  
 رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ازواج مطہرات اور صحابہ رسول کے عیوب و نقائص بیان  
 کرتا تھا۔ ابو اود کھنہ بیں کہیں اس شخص سے روایت لکھنی جائز نہیں سمجھتا۔ اس نے صحابہ  
 کرام کے معاشر و عیوب و مطہرین میں کتاب مدون کی ہوئی تھی۔ پھر کہا کہ یہ ایک  
 بہادری تھا۔ اور یہ جلنتہ والا شیعہ تھا یعنی صحابہ کے نام سے جلتا تھا۔

(۱) تہذیب التہذیب ص ۱۹۸ ج ۴ -

(۲) تاریخ بغداد حلبیہ جمیں ص ۲۶۲ ج ۳ -

(۳) میزان الاعتدال ذہبی ص ۱۰۸ ج ۲ -

اس کے بعد مزید کسی بحاجت نہیں ہے عدم قبول روایت کے لیے  
 یہی کافی دافی ہے۔

تبیہہ اول : العاصمی مذکور کی ایک اور روایت یعنی صاحب مبتقات نے نقل کی  
 ہے مگر اس کا استاد بھی ہیر معتبر ہے اس میں ایسے لوگ جلوہ افروزیں ہیں کا کچھ پتہ رجال  
 کی کتابوں میں نہیں ملتا۔ مثلاً اس سند میں ایک شخص ابو الفضل بن فضلویہ نامی ہے یہ  
 بنزگ بالکل مفقود الجزریہ کیا کا کچھ پتہ رجال کی کتابوں میں ملتا۔ فلتمہ ایسے مجہول الحال  
 مجہول الصفات لوگوں کی روایت پر کیسے اختہاد کر دیا جائے۔

دوم: شیعہ رجیال کی کتب دروختات البیانات جامع الرواۃ و حیزہ رجیال، کی جگہ کرنے سے  
یہ بات مزید دریافت ہوتی ہے کہ احمد بن محمد العاصی، مشہور عالم محمد بن یعقوب کلینی کے  
اساتذہ درشائی میں داخل نہیں کیا تھا کیونکہ اساتذہ فی الروایات ہے دوسرا یہ چیز واضح ہوتی  
ہے کہ امام زمان (فاثب) کے ولاد میں العاصی کا شمار کیا گیا ہے۔ امام غائب کے ولاد  
میں شمار ہوتا۔ تو احسن الخواص لوگوں کے لیے نصیب ہوا ہے یہ ہماری محروفات کتاب  
الدوختات البیانات جامع الرواۃ و تحقیق الاحباب و حیزہ میں موجود ہیں اہل علم و جمیع فرمکر  
تلی کر سکتے ہیں۔

اس چیز کے علاوہ بھی اس سند میں شیعہ رواۃ مل گئے ہیں جیسا کہ درج کر دیا  
گیا ہے۔ اگر سند صحیح بھی ہوتی تو بھی صاحب سند العاصی ایسے بزرگ ہیں کہ یہ  
روایت ہم پر عجیت نہیں ہو سکتی۔

## اسناد اخطب خوارزم

(متوفی ۵۶۸-۷۵۵ھ)

۶۳۳

صاحب عبقات بخت ہیں:

ابوالمؤید موفق بن احمدالمعروف اخطب خوارزم در کتاب  
المناقب اخرج نسودہ بایں اسناد اخیری الشیخ الزن احمد  
ابوالحسن علی بن محمد العاصی الخوارزمی قال اخیر الشیخ  
اسماعیل بن احمد الواقع قال اخیرنا ابو بکر احمد بن  
حسین البیهقی قال اخیرنا ابو عبد اللہ قال ثنا ابو تصر احمد  
بن سهل الفقيه بیخاری قال ثنا صالح بن محمد الحافظ البغدادی  
قال ثنا خلف بن سالم المغری قال ثنا یحیی بن حماد ثنا ابو عنانة  
من سليمان الاعشن قال ثنا حیب بن ایوب ثابت عن ابی الطفیل

عن زید بن ارقم <sup>رض</sup> قال لما رجع رسول الله صلى الله عليه وسلم من حجة الوداع ونزل غدير خم أمر به وحات فقدم فقال كان قد دعى قليبيت أني قد تركت فيكم الثقلين أحدهما أكابر من الآخر كتاب الله وعترق فانتظروا إيمان تختلفون فيها فانهم على يقين <sup>بأن</sup> يتفرقوا على العوشن ثم قال إن الله عز وجل مولاي وأنا مولى كل مؤمن ثم أخذ زيد على زمامه فقال من كنت مولا له فعله مولا له فهذا أولي الله وهو وال من ولاته وعد من عاداته» (عيقات الأوارف ۲ جلد اول)  
یہاں چند گذارشات ناظرین کی خدمت میں پیش کی جاتی ہے۔

(۱)

خطب خوارزم کے متعلق بعض علماء المحدثین نے سخت تفہید کی ہے چنانچہ ہم نے سبق کے آسناد کے تحت وہ تقیدی فقرات بغضبل درج کر دیئے ہیں حافظ ابن قیمیہ اور شاہ عبدالعزیز رحم اللہ نے تحدیر اثنا عشرہ میں لمحاتے کریم بزرگ زیدی شیعہ خیال کے آدمی ہیں ان کی تحقیقات اور مرویات برائے اہل سنت قابل اعتماد نہیں۔

(۲)

صاحب عیقات (میر جامدین بخنوی شیعی) نے جو اس تصنیف میں نا انصافی کی ہیں اس موقع پر بھی اس کا منونہ طلاطہ فرمائی۔ یہ روایت مندرجہ بالا اسناداً و مقتداً دہی روایت ہے بوجاکم صاحب سترک کے درسرے آسناد میں مندرج ہے۔  
چونکہ صاحب عیقات سنوار اعلیٰ الترتیب محدثین سے اس روایت تلقین کو پیش کر رہے ہیں بنابریں اس کو پسند تو صاحب سترک حاکم نیشاپوری متوفی ۴۵۸ھ کی روایت پتھر کر کے شکوہ میں درج کی ہے اس کے بعد حاکم کے شاگرد سیفی متوفی ۴۵۸ھ بھی چونکہ اسی روایت کے راوی ہیں پھر ان کے ۴۵۸ھ میں یہی تلقی کے اسناد کے نام

سے اسی روایت کو الگ درج کر کے دکھایا ہے پھر جب اخطب خوارزم (متوفی ۵۷۵ھ) کا مودع آیا ہے تو وہاں پھر اسی روایت کو درج کر کے اخطب خوارزم کے استاد کے ساتھ مستقل روایت کو ذکر کیا ہے گویا اس روایت کو جتنے مصنفوں اپنے اپنے طرق کے ذریعہ اپنی تایفات میں مدون کرتے چلے آئیں یا ان کے زعم میں مستقل روایات بیخ اسانید ہیں۔ حالانکہ صاف بات ہے کہ یہ ایک روایت ایک استاد کے ساتھ مروی ہے اس کو مستعد دینا اور بار بار درج کر کے دکھانا اصولاً دیانت داری کے بالکل برخلاف ہے۔ یہ خانہ پوری ہے اور کثرت حوالہ کے طریقے سے اپنی تصنیف کا جم جنمیں کرنا ہے اور بس!

(۳)

ہم صاحب عبقات کی طرح ایک بھی بات کو بار بار دہرا کر بے فائدہ وقت ضائع نہیں کرنا چاہتے مختصر یہ ہے کہ اس استاد مندرجہ پر پہلے حاکم نیشا پوری کے اسانید میں جزو قدر ہو چکی ہے۔ اس میں غلط بن سالم المخرمی سخت مجرم ہے شیعہ ہے۔ اللہ تعالیٰ روایت قابل قبول نہیں ہو سکتی۔ پوسے حوالہ جات اسماء رجال کی کتب سے ہم پہلے درج کر چکے ہیں تسلی کرتی ہو تو مستدرک حاکم کے دوم استاد کے سخت ملاحظہ فرمائے جا سکتے ہیں۔

### اگر بالفرض

روایت اپنے صحیح ہے تو اس کا مقصود وہی ہے جو مستعد و فدھ عرض کیا جا چکا ہے کہ عترت کے حق میں امت کو وصیت فرمائی گئی ہے۔ کان کے استرام و اکرام و حقوق کا خال رکھا جائے اور حضرت علی المرتضیؑ کے متعلق بعض شہادات بیجا پیدا ہوئے تھے ان کا ازالہ فرمایا وہ ان کے ساتھ دوستی و موالاة و معادۃ کا مقابلہ ذکر کیا جانا لفظ مولیٰ کے معنوں کو بھی متین کر رہا ہے مزید کسی خارجی قرائش و شوابہ کی حاجت بھی نہیں ہے۔ اگر اس مقام میں مولیٰ اور ولی کا کوئی دوسرا معنی (مثلاً خلیفہ بلا فضل و حیزہ) مراد لیا جائے تو ایک توہ بجلد اللہ ہم وال من وال آلام الجماں سے بے جوڑ، مکروہ جماعتے گا۔ دوسری ایک وجہ

(ولی) کے ایک بی روایت میں دو معنی متنازع قائم ہونے کی وجہ سے معنوی اشستت رو نا ہو گا۔ جو بلاعنت کلام کے منافی ہے۔

## ضروری تنبیہ

ناظرین کرام پر واضح ہو کر بعض اوقات ایسا ہوتا ہے کہ ایک عالم دین، یا مصنف مشهور کا ہنام ایک دوسرا شخص بھی اسی نام کے ساتھ معروف ہوتا ہے مثلاً ابن قیمیہ این جمیر و عیز بہام شاہی مرضیفین ہیں۔ اسی نام سے اور بھی کئی ابن قیمیہ وابن جریر و عیز بہام پائے جاتے ہیں۔ اس تشبیہ اسی یا ہنامی کی وجہ سے کئی خرابیاں پیش آتی ہیں اور کئی مناسد چل سکتے ہیں۔ یہاں بھی ٹھیک اسی طرح "اخطب خوارزم" کا لقب متعدد لوگوں کے حق میں پایا گیا ہے۔ ایک فتح خنی کے مشهور جدید عالم ہیں وہ بھی اسی نام اور اسی لقب سے (اخطب خوارزم) سے مشہور ہیں یہاں جو اخطب خوارزم ہیں۔ یہ اور ہیں المناقب کے مصنف یہی ہیں یہ بزرگ نویسی شیعہ ہیں اور پختہ حاذق و ماہر شیعہ ہیں۔ اسی بزرگ کے متعلق ابن تیمیہ نے (مناج السنۃ جلد سوم ص ۱۷۷) تحت نصل العاشر میں) خوب جرم کی ہے بخاطہ کہ اس کی روایات حیلی اور جھوٹی ہیں یہ علماء حدیث میں سے نہیں ہے اس کی طرف اس باب میں رجوع نہ کیا جائے وغیرہ۔

ادر شاہ حیدر العزیز محدث دہلویؒ نے بھی تحدید اثاب عشریہ (بحث احادیث امامتہ و خلافت تحت حدیث مفتوم) میں اس شخص کی روایات کا خوب روکیا ہے۔ مزید فرمایا ہے کہ یہ بزرگ تو زیدی شیعہ ہے۔ اس ایں معاملہ بالکل صاف ہو گیا کہ اس کی مرویات ہم پر محبت نہیں ہیں اور نہ قابل تسلیم ہیں۔ بہر کیفیت ہنامی کی مشاہدت کی وجہ سے یہ سب خرابیاں پیش آگئی ہیں اور مخالف دوست اسی نام اور تشبیہ اسی کے تحت آڑ لے کر اس کی مرویات پیش کرتے ہیں۔ اب اس دفعہ شیعہ کے بعد مسئلہ حل ہو گیا ہے۔ علماء کرام خبذرار ہیں۔ اس اخطب خوارزم کی تمام روایات جس

کتاب سے محی مخطوط ہوں گی یا اسے لیے قابل قبول نہ ہوں گی۔  
**اسناد از تاریخ ابن عساکر**

(ابوالقاسم علی بن الحسن بن هبۃ اللہ المعرف بابن عساکر متوفی ۲۵۵ھ)

.... عن معروف بن خریوذ عن ابو الطفیل عن حدیفة  
 بن اسید لما قتل رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم من حجۃ  
 الوداع نهی اصحابہ عن شجرات بالبطحاء متقاربات ان  
 ینزلوا احوالہن ثم بعث اليہن فصلی تحتمن ثم مات  
 فقال ایها النّاس قد نبأنا في التطیف الخبر ..... واق  
 سائلکم میں ترددون حلّت عن الشّتّلین فانظروا کیف  
 تعلّمتو فیہما الشّدّل الا کبر کتاب اللہ سبیط طریقہ  
 بیہ اللہ و طرت باید یکھر فاستکرا ایہ لا تضلّوا ولا  
 تبّدوا و عترق اهل بیتی نائۃ تدبّبیا فـ التطیف  
 الخبر اتهما لـ یفترقا حتی یرد اعلی (الحوص)  
 قال ابن کثیر روا ابن عساکر بطلہ عن طریق  
 معروف کما ذکر نامہ

(ابسداۃ الدنایۃ لابن کثیر ص ۳۲۹ جلد ششم)

(۱)

واضح رہے کہ اسناد ہذا ہم نے "ابسداۃ الدنایۃ" لابن کثیر سے نقل کیا ہے  
 ابن عساکر کی چل کتاب ہمیں نہیں مل سکی ورنہ پورے اسناد پر کلام کرنے کا قصد تھا  
 بغیر کوچھ اسناد دیسرہ روایت کا درجہ اعتماد معلوم کرنے کے لیے کافی ہے۔ یہ  
 روایت معروف بن خریوذ مکی نے ابو الطفیل خامر بن وائلہ سے نقل کی ہے اور ابو الطفیل

نے حضرت حدیفہ سے روایت کی ہے۔ معروف نذکور کی مکمل پوزیشن اور کامل تعارف تو ہم کتاب تو اور الاصول حکم ترمذی والے ہسناد کے تحت تفصیل ک درج کر سچے ہیں۔ چند ورق اثنا کر دوبارہ ملاحظہ فرمایا جاتے۔ اس کا حاصل یہ ہے کہیے معروف بزرگ ضعیف عند الحدیثین ہونے کے ساتھ شیعہ بزرگ ہے اور اخباری شیعہ ہے اور ان کے "اصول اربعہ" کا مشہور راوی ہے۔ ان کی کتب رجال میں سے رجال تفسیری، رجال مامقانی، جامع الرواۃ کا ملاحظہ ہماری معروضات کی تائید کے لیے کافی ہے۔ فلمذہ ا جو شخص عند الفرقانین مسلم شیعہ ہواں کی روایت اس کی مذکوٰت کی تائید میں قبول نہیں کی جاسکتی۔ اس وجہ سے یہ روایت ناقابل قبول ہوگی۔

(۲۳)

اگر با اصرار اس روایت کو صحیح تسلیم کر دیا جائے تو یعنی مدعاں حسب الہبیت کو معین نہیں ہے۔ وجہ یہ ہے کہ عترت والیں بیت کے متعلق یہاں ایسے الفاظ نہیں پائے گئے۔ جن سے وجوب اطاعت اور لزوم تمک کا مفہوم مستنبط ہو سکے پس جس مقصد اور اشاعت دعوے کی خاطر یہ روایت پیش کی جاتی ہے اس کو ثابت نہیں ہو سکی۔ لہذا تقریب تام نہیں ہے۔

## روایت ابو موسیٰ مدینی

(محمد بن عمر بن احمد بن عمر اصفہانی ۵۵۸ھ)

عقبات جلد اول صفحہ ۲۷۴ پر لکھا ہے کہ ابو موسیٰ مدینی نے "تمہارہ معرفتہ الصحابة"

میں بذریعہ ابن حقدہ یہ روایت تلقین نقل کی ہے و قال انه غریب جدا

۱۔ حضرات کتاب تمہارہ معرفتہ الصحابة" لابن موسیٰ مدینی ہم کو میسر نہیں البتہ ہم

کو عقبات کے ذریعہ یہ واضح ہو گیا کہ ابو موسیٰ مدینی اس روایت کے نقل

کرنے میں "ابن حقدہ" کے مرہون مستانت ہیں جو غالباً شیعی بزرگ ہے۔ ابن

عندہ کی پوزیشن اس سے قبل ہم مسئلہ میں اس کی ہجست گاہ اسانید کے تحت  
مفصل لکھ کچکے ہیں۔ سن کی ترتیب کے لحاظ سے (۳۳۲) کے موقع دربارہ ملاحظ  
فرمایے جائیں۔ اس کے تشبیح کی تسلی ہو جائے گی۔ یہ بزرگ بین الفرقین مسلم شیعہ ہے  
اور بڑا خطرناک قسم کا ہے۔

۲ - دوسرا یہ عرض ہے کہ اس روایت کو خودابوسی میں اپنی تحقیق کے اختبار سے  
غزیب جدائے تعمیر کر رہے ہیں یعنی اس روایت کے روایہ میں تفرد پایا گیا ہے۔  
حاصل یہ ہوا اس کا لفظاً و معنی متواتر ہونا تو درکنار ہے۔ یہ روایت تو غریب ہے  
صاحب عبقات کی دلیری تو قابلِ واد ہے جو لوگ اس روایت کے غزیب ہونے  
کے قائل ہیں اور اس کو نہایت درجہ کی غریب کہتے ہیں۔ ان کو بھی تو اثر ثابت کرنے  
کیلئے اپنے ساتھ ملا کر کشت حال واجات پیدا کئے جا سبے ہیں۔  
تبیہ ہے؛ (۱) امام ترمذی نے صفحہ ۲۰۷ جلد ۲ پر روایت ثقلین کو غریب کیا ہے۔  
۲ - اور امام بخاری نے امام احمد کے حوالہ سے تاریخ صغیر امام بخاری صفحہ ۱۲۶ میں  
لکھا ہے کہ:

قال أنس بن حذيفة في حدیث عبد الملك عن عطیة عن أبي سعيد  
قال النبي صلى الله عليه وسلم ترکت فيكم الثقلين  
أحاديث الكوفيين هذا أمراً كثیر

یعنی یہ کوفیوں کی منکر روایات ہیں جو ثقہ لوگوں کے خلاف مروی ہیں۔  
۳ - حافظ ابن کثیر نے السیدیۃ صفحہ ۲۰۹ جلد ۲ میں سنن کبریٰ امام شافعی کے حوالہ سے  
روایت ثقلین نقل کر کے لکھا ہے کہ تفرد بـالناسی میں ہذا الوجه سیعی روایت ہذا  
کو اس طریقہ سے ذکر کرنے میں فاضل شافعی مستفرد ہیں اور ذکری دوسرا حدث اس کے  
ساتھ شرکیب نہیں ہے۔  
۴ - مولانا سعید العلوم (سعید العلی) بکھنوی نے شرح مسلم الشبوت میں روایت ثقلین

کی تصریحات کرتے ہوئے صراحتہ کر دی ہے کہ:

وره هذالحادیث من راوی و احمد بالغاظ شنی ولا یدری  
الغاظ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ما ہی ؟ ثم

انہ خبدرالواحد لا يستطيع معارضہ القاطع انہ

(شرح مسلم التبوق کامل کلال تحقیق طبع توکشور لکھنؤ صفحہ ۵۰۹ بحث الصلی اثنا الاجماع)

یعنی یہ روایت ثقین ایک راوی سے مختلف الفاظ کے ساتھ مردی ہے یہ معلوم

نہیں ہو سکا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے صحیح الفاظ کیا ہیں پھر یہ خبر واحد ہے جو  
قطعی و تلقینی کے معارضہ و مقابلہ کی طاقت نہیں رکھتی ۹ فافهم

اکابر علماء کی ان تصریحات کے بعد ہمارے دوستوں کے دعوئے تو اتر کی طرف  
تو چیکیے۔ کہاں تک دوست ہے (رشتان بینہما) تو اتر تو ایک طرف رہا یہاں تو

شرت مجھی نہار ہے صرف خبر واحد اور عزیب جیداً ہے یعنی انتہائی عزیب ہے اور  
ساتھ ساتھ بھی متعدد علماء نے اس خبر کو ضعیف اور عین سیم قرار دیا ہے جیسا کہ یہ نہ تردید

کے اسناد کی بحث کے آخر میں ابن تیمیہ کے حوالے سے پوری عبارت درج کر دی ہے۔  
رجوع فرمائ کر دوبارہ ملاحظہ فرمائی جائے، اور امام بخاری نے منکر روایت قرار دے کر

اپنی صحیح بخاری میں درج ہی تھیں فرمایا:

## روایت ثقین اسد الغایبی معرفۃ الصحابہ ابن اثیر الجزئی متوفی ۶۳۷

(عزالدین ابوحسن علی بن محمد بن عبد الکریم البخزی المعروف ابن اثیر جنوزی)

دروی عنہ ابته ایضاً آنہ قال خطبنا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم

و سلام بالجھفۃ فقال السُّلْطَانُ أَوْلَى بِكُمْ مِّنْ أَنْتُمْ كُمْ قَالُوا

بِلَّا يَأْرِسُولُ اللَّهُ قَالَ أَنِّي سَأْتَلُكُمْ عَنْ أَثْنَيْنِ مِنَ الْقُرْآنِ

و عن عترق قال الترمذی عبد الله بن حنطب لم يدر لک

النبي صلی اللہ علیہ وسلم۔ (اسد الغاہ طبع طہران ۱۳۴۵ جلد ۲)

پہلے یہ معلوم ہوتا چاہیے کہ ابن اثیر جندری نے اسد الغاہ میں دو جگہ اس روایت کا ذکر کیا ہے۔ اول امام حسنؑ کے تذکرہ میں زید بن ارقم سے منقول ہے۔

(صفحہ ۱۲ جلد ۲ اسد الغاہ طبع طہران)

یہ اول روایت بالکل بین ہستاد تمام امام ترمذی والی ہے اور ترمذی کی روایت پر پہلی بحث ہو چکی ہے اس کی طرف رجوع کرنے کا فی ہے اس میں متعدد شیعہ بزرگ روأۃ میں، علی بن المنذر الکوفی عطیۃ العوی وغیرہما۔

بار دوسرم اس روایت کو جزئیات صفحہ ۱۲ تذکرہ عبد اللہ بن حنطب کے محتوا اس کو درج کیا ہے۔ بالفاظہ (۱۳) کو بالا عبارت کے ساتھ نقل کیا ہے۔ اب اس کے متعلق چند معروضات پیش کی جائیں جو اہل علم کے لائق ہیں

(۱)

او پر مندرج الفاظ کی تشریع اس طرح ہے (روایۃ عنہ ابنه) ابن سے مراد مطلب بن عبد اللہ بن حنطب بن الحارث المخزومی ہے لفظ عنہ کی صنیر عبد اللہ بن حنطب کی طرف راجع ہے، اور مطلب کا بیٹا عبد العزیز رضا پسے باپ مطلب سے راوی ہے۔

(۲)

محمد بنین اور اکابر علماء نے اس باپ بیٹے مطلب بن عبد اللہ کے متعلق جو کچھ کلام کیا ہے اس کو قبول روایت کے وقت ملحوظ رکھنا ناس سے ہے۔ استیعاب (بن عبد البر صفحہ ۲۵۲۸۲) معاصرہ میں لکھا ہے کہ حدیثه مضطرب الاستاد لا یثبت (یعنی اس کی حدیث مضطرب الاستاد ثابت نہیں ہے۔

حافظ ابن حجر نے اصحابہ میں اس کے صحابی ہونے کا اقرار کیا ہے لیکن ساتھ یہ درج

ہے۔ کہ امام ترمذی صفحہ ۲۰۸ جلد دوم باب مناقب شیخین میں کہتے ہیں کہ عبد اللہ بن حنطیب میں پرک النبی صلی اللہ علیہ وسلم۔ نیز یہ اختلاف بھی ذکر کیا ہے کہ بعض فویثین کے نزدیک اس عبد اللہ کے والد حنطیب سے محل روایت مردی ہے۔ وہ حنطیب صحابی ہے۔ بعض کہتے ہیں کہ عبد اللہ اور حنطیب کے درمیان مطلب واقع ہے جو اس عبد اللہ کا والد بنا اور حنطیب کا بیٹا ہے پس صحبت بنوی "مطلوب" کے لیے ہے ذکر عبد اللہ کے لیے پس ان اختلافات کی بنا پر مطلب بن عبد اللہ کی روایت میں اضطراب و شدت موجود ہے۔

(اصحاب معاشر استیعاب صفحہ ۲۹ جلد ۲ و تہذیب صفحہ ۱۹۲)

(۳)

مطلوب بن عبد اللہ بن حنطیب۔

۱۔ المطلب بن عبد الله المخزومني صدوق کثیر الارسال والتدليس۔

(تقریب صفحہ ۳۹۶ طبع بختو)

۲۔ ترمذی میں ہے:

قال (محمد بن اسماعیل البخاری) لا اعرف المطلب بن عبد الله سماعًا من احد من اصحاب النبي صلی اللہ علیہ وسلم الا قوله حدثني من شهد خطبة النبي صلی اللہ علیہ وسلم وسمعت عبد الله بن عبد الرحمن يقول لا اعرف للمطلب سماعًا من احد من اصحاب النبي صلی اللہ علیہ وسلم.

(ترمذی صفحہ ۱۱۵ جلد دوم باب ما جاء في من قرأ حرقاً من القرآن بالدم من الأجر)

۳۔ قال ابن سعد كان كثير الحديث وليس يحتاج بحديثه لا تدبره  
كثيراً وليس له نقاوة عامة اصحابه يهدى لسونه" (تہذیب صفحہ ۱۰، اج ۱۰)

ان ہر سو حالیات بالا کا خلاصہ ہے کہ شخص بیت تدليس کرتا ہے اور مرسل روایات لانا ہے۔ صحابے سے اس کا تقاد و ملاقات نہیں ہے۔ کثیر الحدیث ہے لیکن اس

کی حدیث کے ساتھ احتیاج پکڑنے (دیل بینا) تھیک نہیں ہے۔  
 ۳... ہویرسل عن کبار الصحابة کابی موسیٰ و عائشہ قال أبو حاتم  
 و عامة احادیثه مرا سیل... قال ابن سعد کثیر الحدیث و  
 لیس یحتج بحدیثہ“ (میزان الاعتدال صفحہ ۷، جلد ثالث)  
 ۵ - ابن اثیر جزیری نے اس روایت کی سند مکمل نہیں ذکر کی تھی جو کچھ حصہ سنت  
 بیان کیا تھا اس کے متعلقات درج کئے گئے۔ اگر مکمل سند میر ہو جاتی تو اور  
 بتہر ہوتا۔ صاحب عبقات بھی یہی پسند کرتے ہیں کہ ادھوری سند سے ہی  
 کام چلایا جائے۔

تبیہ: یہی روایت عبدالثر بن حنطب والی طبرانیؓ کے حوالہ سے سیدوطیؓ نے رسالہ  
 اخیار المیت میں درج کی ہے اس کا درج اعتماد مندرجہ بالا احوال سے واضح ہے  
 المذاہیاء المیت کے حوالہ کے لئے اگر جواب کی حاجت نہیں ہے۔

## روایت ثقلین فی کتاب "المختارۃ" لاضیاء المرقدسی

(اضیاء الدین ابی علی اللہ شید محمد بن عبد الوحدان السعید المقدسی)

آخرجهۃ القصیاء فی المختارۃ من طریق سلمة بن کمیل

عن ابی الطفیل عن زید بن ارقون (عقبات ۲۹ جلد اول)

طبرانی کبیر کے اسناد میں یہ بحث اچھی گز رچکی ہے۔ کہ سلمہ بن کمیل کس درجہ اور  
 کس نوع کے راوی ہیں۔ لہذا قبول روایت لہذا کا مستند خود بخود صاف ہے کہ تفصیل  
 کی حاجت نہیں ہے، یعنی سلمہ بن کمیل شیعہ بزرگ ہیں۔ حافظ ابن حجر نے تہذیب میں  
 ان کا تشییع واضح طور پر ذکر کر دیا ہے لہذا یہ سبب مسئلہ میں ان کی روایت کیے قبول  
 ہو سکتی ہے؟

سلمہ بن کمیل کے متعلق مہجم طبرانی کبیر کے اسناد میں حافظ ابن حجر کا

پورا حوالہ کامل عمارت کے ساتھ درج ہو چکا ہے۔

تنتیہیں: فاضل مقدسی متوفی شریف ۶۴۳ھ بے روایات کے لیے یہ صاحب تحریر ہی نہیں ہے دوسرے محدثین سے ناقل ہے۔ غالب خیال یہی ہے مذکور مندرجہ بالا شکر اسناڈ طبرانی کی مجمع کیرے منشقہ ہے اس ادھور سے اسناڈ سے بھی عدم قبول روایت کے لئے مشورت مل گیا۔

## اسناد از کتاب تذکرة الخواص سیوط ابن جوزی

(متوفی ۶۵۲ھ)

سیوط ابن جوزی کے "تذکرة الخواص" میں یہ روایت تعلیم دو سندوں کے ساتھ منشقہ ہے۔ ہر دو اسناد نقل کر کے ان کا متعلق کلام پیش خدمت کیا جاتے ہا۔ لیکن اس سے قبل ناظرین حضرات کو معلوم ہونا چاہیے کہ "تذکرة الخواص" سیوط ابن جوزی صاحب کی تالیعہ ہے۔ ان کی کمیت ابو المظفر ہے۔ نام یوسف بن فراد علی ہے۔ مشور علام ابو الفرج ابن جوزی کے دخترزادہ ہیں اور خالص شیعہ یزدگیر ہیں اور ان کی یہ تصنیف بھی شیعہ مسلم کی تائید و تقویت کے لیے مرتب کی گئی ہے۔ اس کا پس منظر معلوم کرنے کے بعد اب ہم ہر دو اسناد مل بقطم درج کرتے ہیں۔

### روایت اول

قَالَ أَحْمَدُ فِي الْفَقَنَائِلِ حَدَّثَنَا أَسْوَدُ بْنُ عَلَيْهِ حَدَّثَنَا إِسْرَاءِيلُ  
عَنْ عُثْمَانَ بْنِ مُخِيرَةَ عَنْ عَلَى بْنِ بَيْسَعَةَ قَالَ لَقِيْتُ رَبِّيْدَ بْنَ أَرْقَمَ  
فَقُلْتُ لَهُ هَلْ سَمِعْتَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ  
تَرَكْتُ فِينِكُمُ الْقَلَدَنِ وَأَحَدُهُمَا أَكَبَرُ مِنَ الْآخِرِ قَالَ نَعَمْ  
سَمِعْتُهُ يَقُولُ تَرَكْتُ فِينِكُمُ الْقَلَدَنِ كِتَابُ اللَّهِ حَبْلٌ مَمْدُودٌ

بَيْنَ السَّمَاوَةِ وَالْأَرْضِ وَعِنْدِهِ أَهْلُ سَيِّئَاتٍ أَلَا إِنَّهُمْ أَلَّا يَتَقَرَّبُونَ  
حَتَّىٰ يَرَوْا عَلَىٰ الْحَوْضِ أَلَا فَانْظُرْ وَإِنَّهُمْ تَحْلُفُونَ فِيهِمْ مَا  
(تذكرة الحجاس ص ۳۲۲ اباب الثاني عشر طبیعت طبیعہ علیہ بخت اثر)

(۱)

واضح ہو کہ سیوطہ ذکر تے اس روایت کو اپنی جانب سے اضافہ کر کے نقل کیا ہے  
اصل روایت امام احمد کے ساتھ احوال اس قدر مروری ہے کہ  
عن علی بن ربیعہ قال لقيت زید بن ارقہ وهو داخل  
علی المختار او خارج من عندہ فقلت له أسمعت من  
رسول الله صلى الله عليه وسلم اذن تارك فیکم التعلیم قال نعم  
ہم نے امام احمد کی یہ روایت مستند احمد جلد چارم مسندات زید بن ارقہ میں تلاش  
کر لی ہے۔ وہاں روایت ہے اسی قدر ہے یعنی قال نعم تک اس میں تعلیم کی تشریع  
نہار ہے۔ تذكرة الحجاس صفحہ ۳۲۲ میں سیوطہ نے اس کو چھیلا کر از خود دفعہ کیا ہے۔  
جبیکار ان لوگوں کی اضافہ کرنے کی عادت ثریف ہے اور اس محیل روایت کی تشریع  
ہم نے اس سے قبل امام احمد کے مستند کی روایات میں بقدر ضرورت درج کر دی  
ہے رجوع کر لیا جائے۔

(۲)

ناظرین کرام پر واضح ہو کہ شیعیت کا خاص حامی لورڈا مخصوص شیعہ صاحب  
کتاب "یتایح الموعدة" ہے اس نے بھی جماں تعلیم کی روایات جمع کر کے ایک خاص  
فضل میں پیش کی ہیں۔ وہاں اس روایت مذکورہ مسترد جبرا الکونزی دامت  
مستند احمد سے اسی طرح مجمل تعلیم کیا ہے۔ وہاں تفصیل جو سیوطہ ابن جوزی نے از خود ملائی  
ہے درج نہیں ہے۔ گیا ہماری بات کی تائید ایک خاص تیشیع عالم سے پائی گئی۔

(۳)

تیسرا گزارش یہ ہے کہ اگر ہم روایت ہنا کو صحیح تسلیم کر لیں پھر بھی ان دو سے داروں کے مقصد کے لیے منید نہیں ہے۔ اس لیے عترت کے ساتھ تسلیم کرنے کا درود جو ب اطاعت کا حکم یہاں منقول ہے جیسا کہ ہم نے اس مفہوم کو متعدد بار واضح کیا ہے فلمتنا یہ دلیل اپنے اثبات دعوٹ کے حق میں مجبل ہے واضح نہیں جو دلیل واضح طور پر اپنے مدعی کو ثابت نہ کر سکے تو وہاں تقریب تام نہیں ہوتی۔

### روایت دوسر

أَخْبَرَنَا عَنِ الْوَحَابِ الْأَنْمَاطِ عَنْ مُحَمَّدِيِنْ الْمُظَفِّرِ عَنْ مُحَمَّدِ  
بِالْعَيْنِيِّ عَنْ يُوسُفَ بْنِ الدَّرْخِيلِ حَقِيرِيِّ الْعَيْنِيِّ عَنْ أَحْمَدَ  
الْحُلُوَّانِيِّ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ دَاهِرٍ حَدَّثَنَا عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَبْدِ الْقَدْوَنِ  
عَنِ الْأَعْمَشِ عَنْ عَطِيَّةِ عَنْ أَبِي سَعِيْدٍ عَنْ أَبِي شَعْبٍ صَلَّى اللَّهُ  
عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ تَرَكْتُ فِينَكُمُ الشَّعْدَنِيُّ أَحَدُهُمَا أَكْبَرُ  
مِنَ الْأَخْرِيِّ كِتَابُ اللَّهِ وَعَذْرٌ لِّأَهْلِ بَيْنِيِّ

(تذکرۃ الحجۃ ص ۳۳۳ الباب الثانی عشر)

اب اس اسناد کی طرف توجیہ کیجیے اس میں متعدد لوگ محروم ہیں اور شیعہ بن رکوں سے یہ اسناد مملوک ہے۔ ہم صرف چار دو سننوں کا ذکر ذرا تفصیل سے تعلیم کرتا چاہتے ہیں قارئین یا تکمیل منصافاہ جائزہ لگا کر قبول روایت یا عدم قبول کا فیصلہ فرمائیں سکیں گے مزید کسی تصریح کی احتیاج نہ ہوگی۔

### محمد بن المظفر

(۱) مُحَمَّدُ بْنُ الْمُظَفِّرِ . . . . قَالَ الْبَاجِيُّ فِينَهُ شَيْءٌ ظَاهِرٌ ۝

(مسیران الاحوال ذہبی صفحہ ۱۳۸ جلد ۳)

(۲) مُحَمَّدُ بْنُ الْمُظْفَرِ... أَنَّ أَبَا الْوَلِيدِ الْبَاجِيَ قَالَ فِيهِ

شَيْخُ ظَاهِرٍ... (سان الميزان صفحہ ۳۸۳ ج ۵)

ہر دو عبارات کا خلاصہ یہ ہے کہ ابوالولید الباجی کہتے ہیں کہ محمد بن المظفر یہیں

شیخ ظاہر ہے۔

دوسرے بزرگ عبد اللہ بن داہر ہے اس کی تفصیلات بھی سان الميزان عقلانی و

میزان فہمی سے مکمل جاتی ہیں۔

## عبد اللہ بن داہر

عَبْدُ اللَّهِ بْنُ دَاهِرٍ الرَّازِيُّ أَبُو سَلَيْمَانَ... . . . قَالَ أَخْمَدٌ

وَيَحْيَى لَيْسَ بِشَنِيْهِ قَالَ وَمَا يَكْتُبُ حَدِيْثَةً إِنْسَانٌ فِيهِ

حَيْثُرَ وَقَالَ الْعَقِيلِيُّ رَأَيْضَنْ حَيْثُ... . . . قَالَ بْنُ عَوْنَى

عَامَةً مَا يَرُوِيَهُ فِي فَضَائِلِ عَلَىٰ وَهُوَ مُتَهَمٌ فِي دِلَكَ“

{ میزان الاخذ والرد فہمی صفحہ ۳۵ جلد دوم }

{ سان الميزان عقلانی صفحہ ۲۸۲ جلد ۳ }

مطلوب یہ ہے کہ امام احمد و یحییٰ بن معین نے کہا ہے کہ یہ شخص کوئی شیء نہیں  
ہے اور کہا ہے جس انسان میں کچھ بھی خیر ہے وہ اس کی روایت نہیں لکھے گا۔ عقیلی  
نے کہا ہے کہ کثرۃ حکم کا راضی ہے..... این حدیٰ کہتے ہیں کہ فضائل علیٰ نہیں جزو روایات  
یہ شخص لانا ہے ان میں اس شخص پر وضن کی تهمت ہے۔

## عبد اللہ بن عبد القدوس

تیسرا بزرگ عبد اللہ بن عبد القدوس ہے اس کے کو اٹھ فیل میں درج ہیں:

(۱) عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَبْدِ الْقَدُوسِ الْكَوْفِيُّ رَأَيْضَنْ... . . . قَالَ يَحْيَى

لَيْسَ بِشَفَاعَةٍ وَرَأْفَضَهُ حَبِيبٌ... قَالَ اللَّهُ أَرْقَطْهُ صَنِيعَتُ

(میران ذہبی ص ۵۵ جلد دوم)

(۲) عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَبْدِ الْقَدُّوسِ السَّعْوَدِيُّ الْكُوفِيُّ... رُمِيَّ بِالرَّفِيفِ

وَكَانَ أَيْضًا يُخْطِيُّ» (ترمیب التذیب ص ۲۴۶)

(۳) عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَبْدِ الْقَدُّوسِ السَّعْوَدِيُّ الْكُوفِيُّ أَبُو مُحَمَّدٍ

قَالَ أَبْنُ مُعِينٍ لَيْسَ بِشَفَاعَةٍ وَرَأْفَضَهُ حَبِيبٌ... قَالَ مُحَمَّدٌ

بْنُ مَهْمَّةَ أَنَّ الْحَتَّالَ لَمْ يَكُنْ بِشَفَاعَةٍ... قَالَ أَبُو دَاوُدَ وَدَصَيْعُ

الْحَدِيثِ كَانَ يُسَمِّي بِالرَّفِيفِ» (تمذیب التذیب ص ۳ جلد ۵)

ہر سمندرجات، کا حاصل یہ ہے کہ بھی کہتے ہیں کہ عبد اللہ بن عبد القدوس یا ب عبد حديث میں کوئی شی نہیں ہے۔ سخت قسم کا رافضی ہے۔ اور دارقطنی نے اس کو ضعیف کہا ہے رفیع کے منصب ہونے کے ساتھ ساتھ حديث میں خطا کرتا ہے اب میں کہتے ہیں کہ یہ رافضی ہے اور کچھ بھی نہیں ہے اور ابن میران نے بھی یہی کہا ہے ابو داؤد نے اس کو ضعیف الحدیث کہا ہے اور رافضی شمار کیا ہے۔

## خطیبہ عوی

چوتھا بزرگ خطیبہ عوی ہے اس کی تشریح متعدد بار گز رچکی ہے۔ طبقات ابن سعد کی ستر کے تحت اس کو دوبارہ ملاحظہ کر لیا جاتے اس نے اپنے شیخ محمد بن اسائب بلی سے اس فرمودگی کی روایات چیلار کھی ہیں اور نام ابوسعید خدری ہی تجویز کیا ہے۔ جعل صریح ہے۔

تنبیہیں: (۱) سبط ابن جوزی نے اس باب ثانی عشر میں اپنے نانا ابو الفرج ابن جوزی پر طعن دا ہوا امن بھی کیا ہے مگر اس بزرگ کو اپنی تحقیقات کی خبر نہیں ہے۔ کہ کہاں تک میسح ہیں۔ اس نے کہا ہے کہ اندر جہے فی سننہ یعنی حدیث

تعلیین کو ابوداؤ دنے اپنے سفون میں ذکر کیا ہے۔ حالانکہ سفن الی داؤ دمیں یہ روایت تعلیین دکتاب اللہ و حضرت واللہ بیت) والی موجود نہیں ہیں۔ شیعی علماء کو میرا مشورہ ہے کہ وہ بہت کر کے اپنے ہم مسک کی تائید کرتے ہوں اس کا یہ حوالہ سچا کر کے دھکلادیں۔

۲۔ سبط ابن جوزی کا منحصر اجمالی تذکرہ ہم اس بحث کے آخر میں بھی لطور نہ۔ ذیل میں درج کرتے ہیں۔

## سبط ابن جوزی کا اجمالی تذکرہ

(المولود ۱۸۵۰ الم توفی ذوالحجہ ۶۵۷ھ)

(۱)

اس کا نام یوسف بن فرقانی ہے۔ ابوالمظفر کنیت ہے نقشب شمس الدین ہے۔ مشہور علام ابن الجوزیؒ کی لڑکی کا بیٹا ہے یعنی ابن بنت ابن الجوزی ہے۔

(۲)

اپنے ناما کی صحبت و تاثرات کی وجہ سے پہلے حبیل مسک نکتا تھا بعد میں موصل و دمشق کے علماء (شیخ جمال الدین محمود الحصیری حنفی و حنفیہ) سے استفادہ کیا تو حنفی مسک اختیار کر لیا۔ نیز سلطان صلاح الدین ایوبی کے برادرزادہ ملک مظہم میڈی کے دربار میں اس کی آمد و رفت پیدا ہوئی تو اس ملک سے مسک حنفی کو قبول کر لیا۔ (تاریخ ابن خلکان صفو ۲۵۰ جلد ثانی، فوائد البیهیہ مولانا نکھنوی صفحہ ۹۶ جواہر المضیفین ج ۲)

(۳)

پھر اس سبط ابن جوزی نے حنفی مسک کی تائید میں کئی تصانیف مدون کی ہیں ایسے جملوں میں ایک تفسیر قرآن مجید بھی ہے۔ امام محمدؒ کی جامع کیر کی ایک مقصداً شرح بھی ہے۔ امام ابوحنیفؓ کے مناقب میں ایک مجلد تصنیف کیا ہے اور تاریخ زرؓ

میں ایک کتاب کلال بھی ہے جس کا نام ہے "مراة الزمان فی تاریخ الاعیان" مراۃ الزمان یا فتحی صفحہ ۱۳۶ جلد ۲، جواہر المصنیۃ صفحہ ۲۲۱ جلد ۲، کشف الظنون صفحہ ۱۲۳ جلد ۲) تنبیہ سہ، دوسرہ المعارف حیدر آباد کن میں اس کتاب مراۃ الزمان کے بعض اجزا شائع بھی ہوتے ہیں۔

(۴)

سبط مذکور مشور واعظ و مقبول خطیب بھی تھے۔ حنفیوں میں مدرس و مفتی بھے ہیں پڑے پایہ کے مشور واقعی تھے۔ بنابریں بعض موئیین کے ہاں ان کے مناقب ہی مناقب نظر آئیں گے۔ مثلاً مراۃ الزمان یا فتحی، تاریخ این مکان، تراجم رجال الفتنین اور فوائد ابیہ فی تراجم الحجتییین۔ الیتہ دوسرا سے بعض محققین علماء مثلاً حافظہ بھی نے میزان الاعتدال میں اور حافظ ابن تیمیہ نے منہاج اُستاذ صفحہ ۱۳۷ جلد ۲ میں اور عبد القادر الفرشی نے جواہر المصنیۃ صفحہ ۲۲۳ جلد ۲ فی طبقات الحجتییین اور کتاب چلچلہ نے کشف الظنون میں اور حافظ ابن حجر نے سانی المیہ این صفحہ ۳۲۸ جلد ۶ میں اس کا مسلک واضح کر دیا ہے کہ یہ بزرگ حنفیوں میں حنفی تھے۔ حنفیوں میں سنبلی تھے اور شیعوں میں شیعہ اور راضی تھے اور شیعوں کیلئے انتہوں نے تصانیف مدون کی ہیں چنانچہ ایک تصنیف جس کو کہنا تم "احلام الخواص" ہے اور اسی کتاب کو تذکرۃ الخواص کے نام سے اب شیعوں نے مطبع العلیہ بخت اشرف سے شائع کیا ہے یہ تصنیف بھی سبط مذکور کی ہے۔

(۵)

اور ان کا عقیدہ ہے کہ: قلت ومن شرط الامام ان یکوں معصوماً  
لشایق فی الخطاء ان  
(تذکرۃ خواص الامام صفحہ ۳۸۰ طبع بخارا شرف)  
اور وہ امام مہدی کو زندہ فی الحال منتظر تسلیم کرتے ہیں اور اس کو آخر الامم کہتے ہیں۔  
(تذکرۃ خواص الامام صفحہ ۱۳ از سبط این جدی)  
محضی ہے کہ یہ بزرگ اندر دن قلب تیشیع کا روگ رکھتے ہیں ان کی تصانیف اور

ان کی مرویات ہم پر عجبت نہیں ہیں نہ ہی ان پر ہم کو اعتماد ہے کئی جعلی نہیں صحیح تیار کر کے چلا دیتے ہیں فلمذہ انا ظریف کرام ان کے اقوال کو سچ بچا کے بعد تسلیم کریں اور وہ بھی پوری جرح و قدر کے بعد اگر جمیور علماء اہل سنت کے موافق کوئی چیز بیان کریں وہ قابل تسلیم ہوگی ورنہ نہیں۔

تبیین ہے۔ اہل علم کی اطلاع کیلئے ذکر کیا جاتا ہے۔ کہ سبیط ابن جوزی کی کئی روایات ہماری کتابوں میں پڑی رہتی ہیں جن علماء کو اس کے مذاک کا علم نہیں تھا انہوں نے اس کی روایات اپنے باں درج کر لی ہیں چنانچہ ایک روایت سیرۃ حلیبہ جلد سوم صفحہ ۳۰۰ پر سبیط ابن جوزی کی کلام سے منقول ہو کر درج ہے۔ اس میں فاروق اعظم پر طعن ثبت کرنا مقصود ہے کہ صدیق اکبر نے ایک دشیق (رقع) سیدہ فاطمہؓ کو خدا کے بارہ میں لکھ دیا گزوہ رقدہ عمرؓ حضرت فاطمہؓ سے چین کر چاک کر دیا۔ شیعہ روایت مناظر و میں مطابق فاروقی میں ہماری کتب سے پیش کرتے ہیں۔ اور حقیقتہ الامراض کے بچکس ہے روایت ان کے پی آدمی کی ساخت پر داختہ ہے یہم پر الاماں قائم کرتے کا کیا مطلب ہے پرسا رد حکومتی ہے اور جمل سازی ہے اہل علم ان فریضوں سے ہوشیار ہیں اور اقسام کی یہ سرو پار روایات کو بغیر تحقیق کے پر گز قبول نہ کریں۔

## روایت ثقلین از کتاب کفایۃ الطالب

(شیخ ابی عبد الله محمد بن یوسف الکنجی المتنوی ۷۵۲)

عقبات الانوار (میر جامد ہسین بخشنوی) جلد اول صفحہ ۱۲۰۳ میں ذکر کیا ہے کہ شیخ کنجی موصوف نے اس روایت ثقلین کو اپنی کتاب "کفایۃ الطالب فی مناقب علی بن ابی طالب" میں تحریک کیا ہے وہ فرماتے ہیں کہ

"آخر جه مسلح فی صحیحہ کما اخر جنادر واء ابو داؤد و ابن

مجده فی کتابیہ ما"

یعنی حدیث تعلیم کو مسلم نے اپنے صبح میں ذکر کیا ہے۔ جیسا کہ ہم نے تخریج کیا اور ابو اقرد وابن ماجہ نے بھی اس کو اپنی اپنی کتابوں میں روایت کیا ہے۔ یہاں ناظر ان کرام کی خدمت میں چند وکذار شات ہیں۔

(۱)

اول یہ کہ صاحب "عقبات" مذکور نے شیخ کعبی کا پورا اسناد نقل نہیں کیا ہے۔ صحبت و سفر روایت کا ٹھیک اندازہ ہو سکتا کتاب کفایۃ الطالب خود میر نہیں ہو سکی۔ البتری شیخ کعبی کے کچھ متعلقات حسب تجویز دستیاب ہو گئے ہیں وہ ان کے مسلک کی وجہ کے لیے بشرط انصاف کافی واقعی ہیں مزید کسی جواب کی حاجت ہی نہیں تھی پوچھ میر حامد حسین صاحب عقبات نے مذکورہ کتاب، "کفایۃ الطالب" سے بہت کچھ مواد پیش کیا ہے بنا بریں ضروری معلوم ہوا کہ شیخ کعبی مذکور کا مسلک واضح کیا جائے فی الحال مندرجہ ذیل حالات سے جو مال دستیاب ہوا ہے وہ درج کیا جاتا ہے۔ ان حالات سے ان کا مقام اور ان کا مسلک بالکل عیاں ہو گیا ہے۔

۱۔ نور الابصار (لشیخ المؤمن الشبلنجی) میں مذکور ہے کہ قال الشیخ ابریع عبد اللہ محمد بن یوسف الکتبی فی کتابہ "المیان فی اخبار صاحب الزمان" میں الدللة علی کون المهدی حیا باقیا بعد غیوبیته الی الان و آتہ لا استناع فی بقاءه بقاء علییلی بن مزییو و الحضر و الیاس من اولیاء الله تعالیٰ و بقاء الاعور الرجال میہ و ابليس اللعین من اعداء الله تعالیٰ الخ

یعنی شیخ کعبی نے امام محمدی کی حیات کے اثبات میں ایک کتاب بنام "المیان فی اخبار صاحب الزمان" لکھی ہے اس میں مجدد کے غائب ہونے کے بعد تا حال زندہ رہنے پر دلائل ذکر کئے ہیں کہا ہے کہ جیسا کہ صیلی علیہ السلام باقی ہیں خضر اور الیاس اللہ کے دو سنت باقی ہیں اور

کان دجال اور بالیس شیطان خدا کے دشمنوں میں سے باتی ہیں۔ اسی طرح محدثی کے نزد  
رسپتے میں کیا اشکال ہے؟ اس شیخ نے آگے چل کر مزید حیثیت محدثی کی خاطر برجم خود  
قرآن و حدیث سے دلائل جمع کئے۔

(صفحہ ۸۲۴ انوار الابصار لیہو من الشیعی فضل قی ذکر محمد بن الحسن المحدثی مطبوعہ مصر تحریکی مکالاں  
طبع جدید)

تفصیل ہے، یاد رہے کہ صاحب نور الابصار نے شیخ کنجی کے مزاعمت ذکر کرنے کے  
بعد خود ان دلائل کا جواب دیا ہے اور خوب روکیا ہے تاہم اس چیز سے شیخ کنجی کے  
خیالات واضح ہو گئے کہ یہ صاحب مسلم اہل السنۃ والجماعۃ کے عقائد اور سلمہ  
اصولوں کے برخلاف اپنے عقیدے قائم کئے ہوتے ہیں اور شیعوں کے مدن و معنی موافق  
نظریات سمجھتے ہیں۔

۲۔ اسی طرح کتاب ”نبایع المودة“ جزئیات باب السادس والثانوان صفحہ ۱۳۰ پر  
کنی صاحب ذکر کی کتاب ”البيان“ سے منقول ہے کہ

(قال الشیخ الکنجی) ان المحدثی ولد الحسن العسكري فهو  
حق موجود باقٍ مُتذمِّنٍ غائبٍ الى الان ابا  
یعنی کنی صاحب فرماتے ہیں محدثی بن حسن عسکری زندہ ہے اور فارما ہونے  
کے کارب تک زندہ اور باقی ہے۔

۳۔ تیسرا ابو شامر القزوی ہے جسے اپنی کتاب ”رجال القریین“ السادس والسابع  
صفحہ ۲۰۸ پر شیخ کنجی ذکر کرتے ہوئے ان الفاظ کے ساتھ کیا ہے۔

وَفِي النَّاسِ وَالْعَشَرِينَ مِنْ رَمَضَانَ ۖ۝ قُتِلَ بِالْجَامِعِ الْفَزِّ

محمد بن یوسف الکنجی و کان من اهل العلو بالفقہ و

الحدیث لکنہ کان فیہ کثرة کلام و میل الی ”مذهب الرافتۃ“

جمع لهم كتاباً توافق أغير أقوالهم ويقرب بها إلى الرؤسائهم

فی الدولتین الاسلامیة والتأاریخیة الم (رجال القرون هـ) ۲۵۸

یعنی محمد بن یوسف کجی ۲۷ رمضان ۶۵۸ھ میں "جامع فخر" میں قتل کر دیا گیا۔ یہ حدیث وفقت کا بڑا عالم تھا۔ لیکن رافضیوں کے مذہب کی طرف راعتب تھا رافضیوں کے اغراض کے موافق اس نے کتابیں لکھی ہیں ان کتابوں کے ذریعہ رافضی رئیسوں امیروں کا مقرب بنا ہوا تھا خواہ وہ رئیساء دولت اسلامی میں تھے یادولت تاتاری سے تعلق رکھتے تھے۔

یادبے کہ اب اس قدر ملک کی وضاحت اور تصريحات کے بعد مزید عبقات کے جواب کی ضرورت ہی نہیں ہے۔ یہ بزرگ کجی صاحب ملک اہل السنۃ کے برخلاف اپنے مزوحومات اور نظریات رکھتے ہیں رافضیوں کے مذہب کے دل وادہ ہیں ان کی روایات ہم پر کیسے محبت ہو سکتی ہیں؟

(۲)

نیز گزارش ہے کہ شیخ کجی کے حوالے سے "صاحب عبقات" نے روایت شیعین کا ستن ابن داؤد اور سفن ابن ماجہ میں صحیح موجود ہونا ذکر کیا ہے۔ ہماری جستجو کے پیش نظر یہ بات صحیح نہیں ہے۔ جماں تک ہمارا خیال ہے یہ تکمیر حوالہ جات کی خاطر اضافہ کر دیا گیا ہے۔ "صحاب ستہ" میں سے صرف صحیح مسلم شریف اور جامع ترمذی میں یہ روایت شیعین موجود ہے۔ باقی چھاڑ کتب صحابہ میں ہمیں تلاش کے باوجود نہیں نظر آئی۔ صحیح مسلم کی سند بالکل صحیح اور از بھتے قواعد درست ہے اور ترمذی کی سند عین صحیح ہے جیسا کہ ہم نے قبل ازیں برا یک کی محبت اپنے اپنے موقع پر درج کر دی ہے۔ تسلی کی خاطر دوبارہ ملاحظہ فرمائی جائے۔

اگر دعویٰ محبت کرنے والے علماء تخلیف فرمائے تو روایت شیعین کو سفن ابن داؤد بحث نہیں کیا جائے قزوینی ہر دو کتب سے تلاش کر کے ہمیں مطلع فرماؤں تو بڑی نوازش ہو گی اور صحیح سند کے تھے روایت مل گئی تو تسلیم کر لینے میں کوئی عذر نہ ہو گا۔

بصورت دیگر ”شیعی اکابر علماء“ پر بڑا اعتراض وارد ہو گا کہ ان کے پڑے پڑے شایر معتقد اہل علم بھی دروغ گوئی اور کذب بیانی سے نہیں چونکہ اور اس قسم کی غلط بیانیاں کر کے اپنی تالیفات اور تصانیف کا جنم بڑھایا کرتے ہیں۔ (فی الجعب)

## ”ینابیع المودة کی روایات کی تحقیق“

(ستہ تالیف ۱۲۹۱ھ)

کتاب ینابیع المودة کی مندرجہ روایات متعلقہ ثقیلین کے جوابات سے قبل ہم چاہتے ہیں کہ خود اس تصنیف اور صاحب تصنیف کے متعلق کچھ گزارشات پانے اہل السنۃ حضرات کی خدمت میں واضح کر دیں۔ ہو سکتا ہے کہ جن لوگوں نے اس کتاب کو ادراس کے مصنف کو نہیں سچانا وہ کسی غلط فہمی میں بنتا ہوں اور لے کے لائق اعتماد نہیں۔

۱۔ کتاب کا مکمل نام اس طرح ہے ”ینابیع المودة لزید القرنی من اہل العیا“ اور اس کے مرتب کا نام سیحان بن ابراهیم المعرفت ”بخاریہ کلاس“ ابن محمد معروف المشتری بخاریہ ابن ابراہیم بن محمد معروف ابن الشیخ السید ترسون الباقی ایسیں الیعنی القندوزی ”شیخ سیحان قندوزی کے نام سے موسم کیا جاتا ہے اور اس تصنیف کے اختتام پر لکھا ہے کہ تم محمد اللہ و خلده تالیف ینابیع المودة لزید القرنی من اہل العیا الخ“

.... وقت الصبح يوم الا شنبیں اليوم التاسع من شهر

رمضان ستة الف ومائتين ولحدی و تسعین

ینابیع صفحہ ۲۰۶ جلد ۳ طبع ثالثی بیروت  
(۱۳۹۱ھ)

(۲)

بخاری سے سامنے جو سفر ینابیع المودة ہے۔ وہ طبع شافی بیروت کے ”مکتبۃ العفان“

کامطبوعہ ہے۔ یہ کتاب متعدد بارچھپ چکی ہے۔ جب تک اس کتاب کا مطالعہ نہیں کیا تھا اور جماں سے پاس نہیں پہنچی تھی تو ہم اس کے حوالہ جات سے مرحوب تھے بلکہ پریشان تھے۔ مخالف حضرات ہمیشہ اس کو ایں استثنہ کی معتبر کتاب تحریر کر کے پہنچ لیا کرتے تھے مطالعہ کتاب کے بعد جو کچھ تاثرات ہم نے اخذ کئے ہیں ان سے ہم ناظرین کرام کو آگاہ کرنا چاہتے ہیں۔

### اولاً

مصطفیٰ نے ۱۲۹۱ھ یعنی تیرہویں صدی میں یہ فضائل و مناقب کی کتاب تربی کی ہے۔ فضائل و مناقب کی کتاب رشیعہ کی مرتب شدہ ہیں یا ایں (الستہ کی) سب سے اس نے مواد مہیا کیا ہے لبعض خاص کتب تو خاص شیعی ذہن کی پر اواریں۔ ان سے بله شمار مواد حاصل کر کے اس نے اپنی تصنیف مرتب کی ہے۔ ان میں سے چند ایک کے نام شماریں لائے جاتے ہیں۔ مثلاً کتاب سیدم بن قیس الملاعی، کتاب المولاة لاہین عقدۃ، کتاب مقتول ابن مخفت (لوطین بھی)، کتاب العینیۃ للشیخ محمد بن علی بن حسین۔ کتاب المناقب لاخطب خوارزم و کتاب البیان فی اخبار صاحب الزمان شیخ محمد بن یوسف بنجی و کتاب کشف الغمہ شیخ علی بن عیسیٰ الارسلی وغیرہ وغیرہ۔ یہ کتابیں تو خاص شیعی مسئلک کی ہیں اس کے ماسوا اور بھی بہت سی کتابوں سے (جن میں فضائل و مناقب کی ہر قسم کی روایات پائی جاتی ہیں) انہوں نے اس تصنیف کو درون کیا ہے۔ صبح غیر صبح، قوی، ضعیف و منکرو و موصنوں پر درج کی روایات کا یہ کتاب ایک کشکول ہے اور رطیب و یابیں روایات کا ذخیرہ ہے۔

### ثانیاً

یہ عرصن کرنا ہے کہ صاحب کتاب (روایۃ المودۃ) کے خیالات کس قسم کے ہیں؟ مطالعہ کتاب سے معلوم ہوا کہ یہ مندرجہ ذیل معتقدات کے قائل ہیں۔

(۱)

یہ کربنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد عدد "وصی" مفترض الطاعت پیس جن میں سے اول وصی علی المرتضی ہیں۔ آخر وصی محمد مددی ہیں اور یہ آخری وصی (مددی) اہل بیت کے مخالفین سے مقابل کر کے بدالے گا۔ اس مدعی کو ثابت کرنے کے لیے اس نے جزء ثالث میں ایک مستقل باب (باب الثالث والشعون) مرتب کیا ہے وہاں دلائل (بزرگم خود) پیش کئے ہیں۔

(۲)

یہ محمد مددی امام حسن عسکری کا بلا واسطہ بیٹا ہے اس مطلب کے لیے بھی انہوں نے ایک مستقل باب مقرر کیا ہے یعنی باب اسادس والثانون (۸۲) جزء ثالث اس باب میں حوالہ جات پیش کر کے بزرگم خوبیش مددی کو ولد حسن عسکری بلا واسطہ ثابت کرنے کی سعی کی ہے۔

(۳)

یہ ہے کہ مددی پیدا ہوتے پھر اپنی زندگی میں خاشر ہو گئے اور غیبوبتہ کے بعد بھی بعض خواص لوگوں سے ملاقات اور کی ہوتی رہتی ہے اور ان کے بارہ عدد خاص مکمل ہیں (ان کے نام فرد اور عذر ذکر کئے ہیں) جو غیبوبتہ صفری میں مددی سے ملتے ہے ہیں، اس چیز کے لیے انہوں نے ایک علیحدہ باب باندھا ہے۔ یہ باب الثالث والثانون (۸۳) جزء ثالث میں ہے۔

ناظرین کرام ان مندرجات معلوم کرنے کے بعد خود فیصلہ کر سکتے ہیں کہ یہ خلافت نظریات اہل السنۃ حضرات کے ہیں یا شیعہ لوگوں کے عقائد ہیں یا کوئی مغلق بات اور صورت نہیں ہے جو صحیح میں نہ آ سکے صاحب کتاب کاملاً شیعی ہے اور خاص شیعی نظریات کے حامل ہیں؛ اگرچہ انہوں نے اپنی تصنیف میں اپنے مسلک کو صرف محب المہیت ظاہر کیا ہے شیعہ ہونا طاہر نہیں کیا۔ یہ تفیہ شریف تو پرانا حرب ہے، جس

نے بڑے بڑے کام کئے ہیں۔ اس کے موانع اس تصنیف کی مہم بھی سرکی گئی ہے  
بنابریں حالات قواعد و ضوابط اہل اسنٹر کے بغیر اس تصنیف کی روایات پر اعتماد کرنا  
ہرگز درست نہیں۔

ان گذارشات کے بعد ہم ان روایاتِ تعلین کی طرف رونے سخن پھرستے ہیں۔  
جن کو صاحبِ یتایح نے بڑی کوشش سے مدون کیا ہے اور کتاب اہذا جز اول میں  
ایک مستقل باب رابع مقرر کیا ہے اس بابِ رابع میں اگرچہ اور روایاتِ فضیلت متفقی  
(مشائی حدیث سفیدۃ نوح و حدیث غدیر و عیزہ) بھی جمع کی ہیں مگر غاصص "روایاتِ تعلین"  
کو بڑی سی میخ سے مرتب کیا ہے۔

اولاً: یہ واضح ہو کہ اس بابِ رابع میں جو روایات مفہوم تعلین کے متعلق منتقل  
مندرج ہیں صرف ان کے متعلق مناسب حال کلام کیا جائے گا۔ باب کی تمام روایات  
سے کوئی سروکار نہیں۔

ثانیاً۔ یہ معلوم ہو کہ اس باب میں کثرت سے روایاتِ تعلین تو بعینہ دہی  
مندرج ہیں جن کا ہم قبل اذیں جواب مرتب کر کچکے ہیں مشائی روایت مسلم شریف و  
روایت ترمذی شریف و مسند احمد کی روایات۔ حکیم ترمذی فوادر الاصول کی روایت  
تعلیبی کی روایت ابن المخازنی کی روایات اختب خوارزم کی روایت طبرانی کے معاجم  
کی روایات۔ ابی الحیی موصی کی روایات۔ اسحق بن راہویہ کی روایت۔ الصنیا المقدسی کی  
روایت و عیزہ و عیزہ۔ ان سب کا جواب دیا جا چکا ہے البتہ بتایا روایات جو قابل جواب  
ہیں ان کا جواب عرض کرنا مقصود ہے اور پھر بعض ایسی روایات بھی جمع کی ہوئی ہیں جن کا  
معنی و مقصود (یعنی کتاب عترت پر و کے ساتھ تسلیک کا واجب ہونا) سے کچھ مسas نہیں۔  
سیکھ مسادکی خاطر ان کو فراہم کیا گیا ہے۔ اب اس باب میں جو قابل جواب "تعلین" کے  
متعلقہ روایات ہو سکتی ہیں ان کا ذکر کے جواب پیش کیا جائے گا۔ انشا اللہ تعالیٰ۔

ترتیب دار ان تمام روایات کو پیچے لفٹ کر دیا ہے اس کے بعد جواب بالترتیب عرض کیا جائیگا۔

# سليم بن قيس الهلالي ك روایات

(١) عن سليم بن قيس الهلالي قال بینا انا و جیش بن المعتمن  
بیکة اذ قاما بوذر واحد م حلقة باب الكجیة فقال من عرقني  
فقد عرقني فمن لم يعرقني فانا يجندبین جنادة ابرذر فقال  
إيها الناس أفي سمعت تبیکم صلی الله علیه وسلم يقول مثل  
اهل بيته فیکم كمثل سفیة نوح من رکبها غاو من تركها  
هلك ويقول أفي تارك فیکم ما ان تمسکتم به لن تضلوا  
كتاب الله وعترق ولن يفترقا حتى يردا على الحوض“  
(رواية المؤودة م ٣ / باب الرابع طبع بيرس)

(٢) وفي المناقب في كتاب سليم بن قيس قال على عليه السلام إن  
الذى قال رسول الله صلی الله علیه وسلم يوم عرفة على  
ناقه القصوى في مسجد خيف ويوم الغدير ويوم قيصر  
في خطبته على المنبر أيتها النساء أفي تركت فیکم  
الشقيلين لن تضلوا أما تمسکتم بهما لا لا كبر منها  
كتاب الله ولا صغرت في اهل بيته وأن اللطيف  
الغیر عهد ألا انهم لينفترقا حتى يردا على الحوض  
كها تي اشار بالسيارات ولا ان احد هما اقدم من  
الآخر فتکوا بهما لن تضلوا ولا تقدموا منهم  
ولا تخلنو عنهم ولا تعلموهم فانهم اعلم منكم-

(رواية المؤودة م ٣ / جزء اول باب رابع)

**ابن عقدہ کی وہ روایات تقبل ازیں زیر بحث ہیں اسکیں۔**

**زید بن ارقم** (۱) ... دوی الحافظ جمال الدین محمد بن یوسف سفت

الزندگی المدنی فی کتابه تقطم در المطین حدیثاً ولقطعه  
لدوی زید بن ارقہ رضی اللہ عنہ قال اقیل رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم يوم حجۃ الوداع فقال انی فرطکم علی الحوض فانکو  
تبیعی وانکو تو شکون ان تردوا علی الحوض فاستلکو عن ثقلی  
کیف خلفتھو فیہما فتام رجل من الہلجرین فقال ما  
الثقلان قال الا کبیر متمہما کتاب اللہ سبیب طرفہ یہدی اللہ و طرفہ  
باید یکم والاصغر عتری فتمکوا بہما قمن استقبل قلبی و  
احباب دعوی فلیسترس بعتری خیر افلات قتلوا اهروا  
تقصروا عنہم اخن ... و آخر جملہ ابن عقدہ فی المولاة۔

(روایہ نبیع المودة م ۳) (باب رابع)

نوت: اس روایت کے لیے صاحب تحریک تو ابن عقدہ ہے۔ حافظ جمال الدین  
زرندی و حیزہ تو ابن عقدہ سے ناقل ہیں جیسا کہ آخر روایت میں صاحب نبیع  
نے ہر تصریح کہہ دیا ہے۔ اخرب جملہ ابن عقدہ فی المولاة۔

(۲)

**زید بن ثابت** | و آخر جملہ ابن عقدہ فی المولاة من طریق محمد

بن کثیر عن قطر وابی الجار و کلیمہ ماعن ابی الطفیل  
عن زید بن ثابت قال قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ و  
سلو آنی قارئ فیکو غلیقتین کتاب اللہ عز وجل جبل و مددود  
السماء الارض و عتری اهل بیتی و ائمہا لیں یفترقا

**حق يرد على الموضع** (سنایع المودة مثلاج ١)

(٣)

**على المرتضى وأبوا رافع مولى** | دأخرج ابن عقدة من طريق  
سعد بن خربت عن الأصبع

بن نباتة عن على وعن أبي رافع مولى رسول الله صلى الله عليه  
 وسلم ما القطة أيها الناس أفي تركت فيكم الثقلان الثقل الأكبر  
 والثقل الأصغر فاما لا يكتب لهم جيل وهم طرقه والطرق  
 الآخر يزيد يكم وهو كتاب الله ان تمسكتم به لن تغسلوا  
 ولن تذلو ابداً او اما لا اصغر فترق اهل بيتي ان...  
(سنایع المودة مثلاج ٢ جلد اول باب رابع)

(٤)

**أبو هريرة** | دأخرج ابن عقدة من طريق محمد بن عبد الله  
 بن أبي رافع عن أبيه عن جده وعن أبي هريرة  
 ما القطة أفي حلت فيكم الثقلان أبا تمسكتم بهما لن تغسلوا  
 ابداً كتاب الله وترق اهل بيتي ولو يتفرقوا حتى يرد  
 على الموضع. (سنایع المودة مثلاج اول)

(٥)

**حضرت فاطمة** | أخرج ابن عقدة من طريق عروة بن خارجة عن  
 فاطمة الزهراء قالت سمعت أبي صلى الله عليه  
 وسلم في مرضه الذي يقضى فيه يقول قد احتلأت الحجرة من احصار  
 ايتها الناس يوشك أن أقيض قيضا سريعا وقد قدمت اليكم  
 القول معدراً اليكم لا اني خللت فيكم كتاب ربى عز وجل

وعلق على ذلك ابن حجر العسقلاني في المفتاح بقوله: **الحمد لله رب العالمين**، **لأنه أصل كل خير**، **فلا ينفع مال ولا نعمان**، **إلا بحث عن حمد رب العالمين**.

رتبة الحجارة ص ٣٨ ج ١)

فِيهَا -

بیانیہ المودع کی لیعن وہ روایات جو عنوان دفی امتناقب کے تحت درج کی ہیں۔

(13)

وفي المناقب عن احمد بن عبد الله بن سلام عن حدیقة بن اليان  
رضي الله عنه قال صلی بیا رسول الله صلی الله علیه وسلم الظمر ثم  
اقبل بوجهه اکرم الاین فقال معاش اصحابی او همیکم تقوی الله  
والعمل بطاعته وان ادعا فاجیب وان تارک فیکم الثقلین کتاب الله  
واعترق اهل بیتی ان تمسکتم بھمالن تصلوا والھمالن یفترغ احثی  
یردا على الحوض فتعلموا منهم وکان لعلواهم فانهم اعلم منکم

ریاضیات المودة ص ۳۳ ج ۱)

(۲)

عن عطاء بن السائب عن أبي حيبي عن ابن عباس رضي الله عنهما قال  
خطب رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال يا معاشر المؤمنين إن الله  
عز وجل أوصى إلى إني مقيوض أقول لكم قولًا إن علمتم به بخوبته  
ان تركتموه هلكتم ان اهل بيتي وعترتي هم خاھتھ وحاصقوا انكم  
مسئلون عن الشفلين كتاب الله وعترتي ان تكسكم بما لات  
تحذاه اذ انظر ما كتبنا تختلاه في فتاوا ناس العالم

(15)

وَعَنْ أَبِي ذِرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ قَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ الظَّاهِرَةُ وَ  
عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنِ عَوْفٍ سَعْدِ بْنِ أَبِي وَتَاصٍ هَلْ تَعْلَمُونَ

ان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم قال افی تارک فیکم الشملین  
 کتاب اللہ وعترقی اهل بیت و انہا لآن یفتر قال حقیر داعی  
 الحوض و انکو لون تقتلوا ان اتبعتهم داستکم بهما قالوا نعم  
 انتھی المتقاب" (شایع المودة مکلاً ملداً طبع پیروت طبع ثانیہ بکتبہ عران)  
 مندرجہ ترتیب کے موافق اب ان روایات کی تحقیق پیش کی جاتی ہے کہ  
 کیا از روئے قواعد اہلسنت قابل قبول ہیں؟

## تحقیق روایات سلیمان بن قیس ہلالی

یہاں یہ معلوم کر لیئے کے بعد کہ سلیمان بن قیس کے بزرگ ہیں یہ مسئلہ قبول  
 روایت بالکل صاف ہو جاتا ہے واضح ہو کر،

(۱)

سلیمان بن قیس الہلالی شیعہ بزرگوں کے بان بڑے معمر کے مردی عنیٰ مأخذ  
 روایات ہیں۔ ان کے علماء رجال نے سلیمان بن مذکور کو حضرت علی المرتضی اور حسین بن کے  
 اصحاب میں شمار کیا ہے۔ اس سلیمان کے پاس روایات کی ایک خاص نوٹ بک (صحیفہ  
 خاص) تھی جس کو اس کے شاگرد خصوصی (ابابن الجی عیاش) نے لوگوں میں موجود  
 کیا ہے۔ شیخ عیاش قبی تختۃ الاحباب میں سمجھتے ہیں کہ سلیمان بن قیس الہلالی از اصحاب  
 امام الرؤوفین حسنیین (ع) است و اوسست همار کتاب معروف میں محمد بن  
 علماء کہ ابابن ازو روایت میکند رچنا پنہ دراول کتاب بآن اشارہ شد "تختۃ الاحباب  
 ص ۱۳۲ طبع ظہران تذکرہ سلیمان" اور اسی کتاب میں ابابن مذکور کے تذکرہ میں ص ۲  
 پر لکھا ہے کہ

"ایں کتاب راجحہ از ابابن ازو سلیمان کسی دیگر نقل مکرده و ابابن گفتہ کر  
 سلیمان شفیعی تنبیہ و نورانی بود و کتاب سلیمان از اصول شیعہ است و مشانع

مانند بر قی و صفا و کلینی و صد و ق و نخانی و غیرہم بیان اعتماد منورہ“<sup>۱۱</sup>  
 یعنی پڑے پڑے اکابر علماء و شیوخ شیعہ نے اس خصوصی صحیح سیلم پر اعتماد  
 اعتقاد کیا ہے اور اب اکنہ کہتا ہے کہ شیخ سیلم بن قیس پر عابدناہ نورانی چہرے والا  
 آدمی تھا۔

(۲)

اہل علم کی اطلاع کے لیے لکھا جاتا ہے کہ سیلم بن قیس ہلالی کا ”خصوصی تشیع“  
 شیعی علماء رجال میں سے بہت سے علمائے لکھا ہے اس چیز میں شیخ عباس قمی متفرد  
 نہیں ہے۔ چنانچہ جامع الرعاۃ ص ۳۷۲ (از محمد بن علی الاربیلی) میں اور روضات  
 الجنات ص ۳۱۶ (از میرزا خواشانی موسوی) میں یہ بحث سیلم کے نام کے تحت اور  
 ابان بن ابی عیاش (جو سیلم کا شاگرد ہے) کے ذکر میں بخوبی مشرح و مفصل ملے گی۔ حاضر  
 روضات الجنات نے اس کی بحث کو بڑا طول دیا ہے۔ آخر کار اس سیلم کی وفات  
 اور اعتماد پر کلام کوتا تم کیا ہے۔ اسی طرح شیخ عباس قمی نے بھی بعض اعراضات  
 کے جواب کل پیش کر کے اس کی وفات اور معیر ہونے کو ثابت کیا ہے۔

بہر کہیں ان مندرجات کے بعد یہ بات واضح ہے۔ یہ سیلم بن قیس ہلالی  
 خالص شیعی مسلم کے آدمی ہیں۔ شیعوں میں ان کی مرویات معتبر و مسلم ہیں۔ ہم پرانی  
 کی روایات پیش کرنا اصول کے خلاف ہے اور قواعد کو بطرفِ دلائل ہے۔ شیعی شیعی  
 معتقد فیہ مسائل میں اس کی روایات پر اعتماد نہیں کیا جاسکتا۔ اب اگرچہ بعض فضائل و  
 مناقب کی کتابوں میں اس کی روایات کو عجزِ محققین مصنفین نے درج کر لیا ہے تاہم محل  
 موقوف وہی ہے جو ہم نے عرض کر دیا ہے اور صاحبِ بیانیج تو خود ہی مشکوک  
 اور تلقیہ باز آدمی ہے یکسی اہل سنت کے معتبر مصنف کے حوالہ سے کوئی روایت  
 یا قول پیش بھی کر دے تو جب تک ہم مأخذ کی طرف رجوع کر کے تسلی نہیں کر  
 لی جائے گی قبول نہیں ہو گا۔

(۳)

نیز یہ گذارش بھی ملحوظ رہے ہے کہ سیم بن قیس ہلالی کا تذکرہ ہماری متبادل کتب رجال میں بالکل مفقود ہے۔ تقریب و تہذیب ولسان المیزان والجرج والتعديل رازی و میران ذہبی و تاریخ بغداد قد کرتہ الحفاظ۔ تاریخ صفیر امام بخاری<sup>ؒ</sup>، تاریخ کبیر امام بخاری<sup>ؒ</sup>، طبقات ابن سعد و عینہ و عینہ کتب اپنے مقام سے دیکھ لی گئی ہیں اس شخص کے خلوص تشبیح میں تواب کوئی اشتیاء باقی ہی نہیں رہتا۔ پس اس کی تبویل روایت کا مستد خود بخود صاف ہے کی جیسا کہ جست کی حاجت نہیں ہے۔

## ابن عقدہ کی روایات کی تحقیق

ان روایات کے متعلق مختصر آتنا عرض ہے کہ صاحب بیانیح نے این عقدہ کی روایات اس حیثیت سے مدد کر کے پیش کی ہیں کہ اور محمد شین کی طرح یہ بھی الہقت کا سلم محدث ہے اور صاحب اسناد ہے حالانکہ معاملہ دگر گوں ہے۔ ابن عقدہ ۳۳۲ھ کا متوفی ہے۔ صاحب اسناد ضرور ہے مگر یہ بزرگ شیعہ ہے اور اس کا تشیع مسلم بین الفرقین ہے۔ دیدی جارودی شیعہ ہے اور ان کی اصول اربعہ کا معتبر کثیر راوی ہے۔

حقیقات کی روایات کے جوابات میں ابوالقاسم بنوی کے بعد این عقدہ کی روایات (عقبات سے) آٹھ عدد نقل کر کے ہوتے اس کا مفصل باحوالہ تذکرہ کر دیا ہے رجوع کر کے وہاں ملاحظہ فرمائیا جائے۔ جس کا حاصل مطلب یہ ہے کہ ۱۔ یہ بزرگ ابوالعباس احمد بن محمد بن سعید کوئی این عقدہ کے نام سے مشهور ہے۔ ۲۔ شیعہ سنی کے ہاں اس کا دیدی جارودی ہونا مسلم مسئلہ ہے۔ ۳۔ اہلبیت کے فضائل مناقب میں الکصول واشیں از بر کر رکھیں تھیں۔ ان کو لوگوں میں موجود کرتا ان میں ثقیدن کی روایت بھی ہے۔

۳۔ بُڑے مدد و معتبر اسناد مرتب کر کے چلا دیتا اور خود سلسلہ اسناد میں سے  
غائب رہتا۔

۵۔ موقع پاکر معاشب صحابہ کرام و مشاہب لوگوں کو بیان کرتا۔  
مندرجہ ذیل سنتی کتب ملاحظہ ہوں:

(۱) میران الاعتدال ص ۶۵ جلد اول طبع مصریہ رسان المیران صفحہ ۷۴۶ جلد اول

(۲) البیدار و الشایر لابن کثیر مشتمی صفحہ ۸۷ جلد ۶۔

مندرجہ ذیل شیعہ کتب ملاحظہ ہوں۔

(۱) جامی الرواۃ صفحہ ۶۵، ۶۶، ۶۷ جلد اول (۲) روضات الجنات صفحہ ۵

(۳) تحقیق الاحیاۃ قی ص ۱۳۲۔

تفصیل ہے: یہ صرف تین تین حوالہ جات ہر دو جانب سے نقل کئے ہیں باقی  
تفاصیل اور حوالہ بقا یاد ہاں گذشتہ مقام میں دیکھے جاسکتے ہیں۔

ان گذرا شات کے بعد واضح ہو گیا کہ صاحب یہ ایحیۃ المودة نے جتنی روایات  
ابن عقدہ کے حوالہ سے درج کی ہیں وہ سب بھم پر محبت نہیں ہیں۔ نہ ان کا جواب تکارے  
ذمہ ہے

ہمارے سامنے اہلسنت علماء کی جو صحیح روایت صحیح اسناد کے ساتھ پیش کی  
جائے گی وہ اثناء اللہ قابل قبول ہے اور وہ اہلسنت علماء جن پر ابن عقدہ کی حیثیت  
اعتماد واضح نہیں تھی ان سے اس معاملی میں فروگذاشت ہوتی ہے وہ لوگ بیکاریک  
گونہ معدود ہیں۔ ابن عقدہ کی تصویر کا اگر ایک رخ ان کے سامنے نہیں آ کاتا تو ان  
کو لایتام دینا اور ان پر اعتراض قائم کرنا صحیح نہیں ہے یہ جو کچھ مجھی ان علماء سے صادر  
ہوا ہے صرف غلط فہمی ہے جو ان لوگوں کے تفہیہ کی وجہ سے ہوتی ہے اور  
بس!

## وہ روایات جو "فی المناقب" کے الفاظ سے اس باب میں درج ہیں

صاحبینایس نے اس باب میں کثرت سے تدوہی روایات درج کی ہیں جن کی مکمل سند نہیں دی۔ صرف محدث کا حوالہ دیدیا ہے اور بعض روایتیں بالکل گول مول بھیں "فی المناقب" کے الفاظ سے شروع کر کے درج کر دی ہیں۔ اب یہ معلوم و متعین کرنا کہ یہ کون مناقب مراد ہیں؟ کون ان کا مصنف ہے؟ یہ کچھ درج نہیں کیا۔ بڑے عزرو خون کے بعد یہ رائے مسحیری ہے کہ خود کتاب "ینایس کی روشن اور سیاق سیاق کے اعتبار سے اس سے مراد متعین کرنا صلح ہو گا۔ اپنی جانب سے کچھ کہہ دیتا کہ فلاں مناقب یہاں مراد ہیں درست نہ ہو گا۔ اس لیے ہماری دانست کے موافق۔

(۱) یاقوت سیم بن قیس بلالی کی کتاب (چوتھی تحریر کی روایات کا مشکول ہے) مراد ہے جیسا کہ صفحہ ۳۲ پر ان الفاظ کے ساتھ شروع کیا ہے۔ فی المناقب فی کتاب سیم بن قیس قال علی علیہ السلام الح

(۲) یا پھر مناقب سے مراد مناقب اخطب خوارزم ہیں جو فضائل دائے لوگوں میں مشہور ہیں ان سے شیعہ مصنفوں بھی بہت کچھ مواد حاصل کرتے ہیں جیسا کہ کتاب کشف المغایثہ علی اربیلی میں اخطب خوارزم سے بہت سی فضائل کی پیشیں منقول ہیں۔ بعض سنی مسائل اور ناواقت حضرات بھی اس سے مواد اخذ کرتے ہیں حالانکہ اخطب خوارزم کو فی قابل اعتماد آدمی نہیں ہے۔

اگر صاحب کتاب مذکور سیم بن قیس ہیں تو بھی معاملہ صاف ہے اور اگر اخطب خوارزم کے مناقب یہاں مراد ہیں تو بھی بات واضح ہے کہ اخطب موصوف زیدی شیعہ ہے۔ شاہ عبدالعزیز صاحب نے "تحفہ الشاعریہ" میں اس امر کی تصریح کر دی ہے اس کا پورا حوالہ سابقہ دیا گیا ہے اور این تیمیہ نے بھی اس پر سخت جڑائی ہے۔

اس کی تمام حیارت ہمنے ابو یکر الہیقی کی روایت کے تحت قبل از مفصل تکمیل  
ہے۔ وہاں رجوع کر لیا جاتے۔ یہ شخص کوئی لاائق اعتماد نہیں ہے جس کی روایت کو  
بغیر تحقیق کے قابل قبول تسلیم کیا جائے الگ اس کی روایت باشد میسر ہو جائے تو توافق  
منوال بڑکے موافق نقد کر کے لی جائے گی۔ یہاں سند ہی ندارد ہے۔ قصہ تمام شد۔

## تتمہ بحث ینابیع المودة

واضح ہو کہ جیسے وفی المناقب کے الفاظ سے چند روایات بے سند بکھر دی  
ہیں۔ اسی طرح مزید بھی چند ایک روایات اس باب میں لکھی ہیں۔ اور وہ بھی سب  
یہے سند درج ہیں اور جن کتب کا حوالہ دیتے ہیں وہ بھی کوئی باند کتاب میں نہیں ہیں۔  
وہاں بھی نقل و تقلیل برہی ہے مثلاً معالم العترة از حافظ عبد العزیز الاحضر اور مودة  
القریٰ لمداني وعیزہ۔ ایس قسم کی بے سند روایات کو جو بغیر معمد علیہ کتب سے  
فراءم کی گئی ہیں بلا پھون و چا تسلیم کرتا ہمارے بس کی بات نہیں ہے اس طریقہ سے  
قبول روایت کے باب میں جو قواعد کی کتابیں تدوین کی گئی ہیں وہ سب بلا ضرورت  
اور بیکار تھری ہیں۔ ان هذالا ہو خسار ان مبین

البته یہاں ایک کتاب "مسند بزار" جس کا حوالہ اس باب میں تعلیین کے متعلق  
پیش کیا گیا ہے اس کو آسانی سے رہ نہیں کیا جاسکتا۔ وہ ہمارے محمد شین میں بڑے پایہ  
کے صاحب سند عالم ہیں اس کے متعلق یہ عرض کرتا ہے کہ مقام "تعلیین" میں دو جگہ  
صاحب ینابیع نے محدث بزار کے حوالہ کو درج کیا ہے ایک ص ۲۳۷ اور ان الفاظ  
کے ساتھ کہ:

روى البزار علقظه انى تركت فىكم الثقلين يعني كتاب الله  
و عرقى اهلا بيتي و ائمهم لى تعاملوا ان تمسكتم بهما و دوسرا مقام  
پر لکھتے ہیں و اخرج البزار فى مسندك عن ام هاني بنت ابي طالب قالت راجع

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم عن حجتہ حتی ترل بعد دیر خم ثم  
قام خطیباً بالهاجرة فقال ایها الناس اذ اوشك ان ادعی فاجیب  
وقد ترکت قیکو الیز

پہلے حوالہ میں صحابی کا نام ندارد ہے کہ کون صحابی روایت کرنے والے ہیں دوسرے  
حوالہ میں یہ تصریح ہے کہ امام ہانی سے یہ روایت منقول ہے۔ اس تفصیل کے بعد یہ عرض  
کرتا ہے کہ ہم نے اپنی جگہ مندرجہ ذکر کی روایات کی تحقیق کے سلسلہ میں یہ کوشش کی  
تھی کہ مندرجہ ذکر سے سب سنیدیں مل جائیں لیکن اس میں صرف حضرت علی و حضرت  
ابو ہریرہؓ کی روایات تو درستیاب ہو گئی ہیں چنانچہ ہم ان کو اپنے مقام میں نظر بحث  
لاسٹے ہیں وہ سنیدیں صحیح نہیں ہیں روایات پر جرح قدح مختل درج کردی گئی ہے مسند  
بزار (متوفی ۲۹۲ھ) کی بحثیں دوبارہ ملاحظہ فرمانے سے تسلی ہو جائے گی۔ امام ہانیؓ کی  
روایت مذکورہ اور عینہ البعض عبد الرحمن بن حوقی کی روایت

یہ سہ روایت مسند بزار سے نہیں ہیں بلکہ پیر جنبد اکے کتب خانہ (سنده)  
منشی نواب شاہ میں اس کا ایک نسخہ موجود ہے بلکہ بوسیدہ ہے۔ اس نسخہ میں بھی یہ  
دونوں روایات محفوظ ہیں۔ دوسرا نسخہ حیدر آباد دکن کے ایک کتب خانہ میں محفوظ  
ہے جو ہم نے ہر دو سنیدیں (حضرت علی و حضرت ابو ہریرہؓ) والی روایات کی حضرت  
مولانا مفتی رحیم الدین صاحب شیخ المقیری جامع نظامیہ (شبی گنج) کی وساطت سے  
حاصل کی ہیں ان کے ہاں بھی مزید کسی صحابی سے یہ روایت نہیں مل سکی۔

اگر یہ اعتراض کیا جائے کہ عدم ذکر الشی شی سے ذکر عدم الشی تو لازم نہیں آتا ہو  
سکتا ہے کہ کسی دوسرے نسخہ میں یہ امام ہانی کی روایت مندرج ہو تو اس کا جواب بالکل  
سل ہے۔ شقیعین کو واحب المتسک قرار دیتے والے احباب تمہوری تکلیف فرم  
کر صحیح نسخہ تلاش کر کے اس سے امام ہانی کی روایت کی مکمل سندر فراہم کر دیں  
اگر سنند صحیح ہوئی تو اپنی غلطی کا اعتراف کرنے میں دریغ نہیں کریں گے۔ اگر یہ

نہ ہو سکے تو امید ہے جم کو بھی بلا سند اور عیز صبح روایات تسلیم کر لینے پر  
مجسوس نہیں کیا جائے گا۔

رسالہ نبڑا کے آخری حصہ میں ہم چند تنبیہات ذکر کرنا چاہتے ہیں جن میں  
بجست تقلید کی متعلقہ چند ضروری چیزوں کا ذکر کرنا مقصود ہے۔ جیسے رسالہ نبڑا کی  
ابتداء میں چند ”ضروری تنبیہات“ ثابت کی گئی ہیں۔ اسی طرح یہاں آخر رسالہ میں  
ان تنبیہات کا انداز بھی ضروری امر ہے۔

### تبیہہ اول

تقلید کی روایت کا جو معنی اور مفہوم پیش کیا گیا ہے۔ یہ ہمنے اپنی جانب  
سے تصرف اور تغیر کر کے نہیں پیدا کیا بلکہ موجود علماء اہل ہستہ کا مسلک یہی ہے۔  
ہم کہتے ہیں کہ اگر یہ روایت صحیح ہے تو اس میں کتاب اللہ کے ساتھ تسلک کرنے کا  
حکم دیا گیا ہے۔ اور کتاب اللہ کی اطاعت واجب قاروی گئی ہے۔ اور حضور نبی  
کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی بیویاں اور اولاد (جن کو اہل بیت سے تعبیر کیا گیا ہے) کے  
متعلق امت کو یہ دستیت فرمائی گئی ہے کہ ان کے ساتھ مودة و محبت و عمدہ  
سلوک و حسن معاملہ کیا جائے اور ان کے حقوق کی رعایت کی جائے ان پر مظالم اور  
نخخت کی جائے، اور روایت ہذا میں الہمیت اور ازاد و اچ مطہرات کے حق  
میں یہ حکم موجود نہیں ہے کہ ان کے ساتھ تسلک واجب ہے یا ان کی اطاعت  
بالا مستقل واجب ہے، یا یہ کہ جوان کے ساتھ تسلک ذکر کرے گا۔ وہ گمراہ ہو گا  
ہدایت نہ پاسکے گا و عیزہ و عیزہ۔

اور مدعا عیان حسب الہمیت نے جو اس روایت کا معنی تجویز کیا ہے کہ قران  
مجید کتاب اللہ کی طرح الہمیت کی اطاعت اور تابع داری واجب ہے۔ اور  
الہمیت کتاب اللہ کی طرح خطاء سے معصوم ہیں۔ روایت ہذا کا یہ مطلب صحیح نہیں

ہے بلکہ اس روایت شقیلین کا مفہوم وہی صحیح ہے جو عجمیوراہمہنت نے بیان کیا ہے۔ اس پر ہم چند لایے موبیدات پیش کرنا چاہتے ہیں جن سے ہمارے دوستوں کو بھی انکار نہ ہوگا اور وہ ان کے مسلمات میں سے ہوں گے۔

### تائید اول

شیعہ علماء کی مشہور کتاب کشف الغمہ (از عییٰ اربیلی) کے صفحہ ۱۶ (مطبوع ایران) پر زید بن ارقم رضی اللہ عنہ سے شقیلین کی متعلقہ مفصل روایت مردی ہے۔ (یہ روایت بڑی طویل و تفصیل ہے) اس میں مندرج ہے۔

”فَلَمَّا نَدِرَ مَا الْقُلَانُ حَتَّى قَامَ رِجْلٌ مِّنَ الْمُهَاجِرِينَ فَتَابَ يَا بَيْ اَمْتَ وَ اَمِي

مَا الْقُلَانُ؟ قَاتَلَ الْاَكْبَرَ مِنْهَا كَاتِبُ اللَّهِ سَبِّ طَرْفٍ بِيَدِ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ  
و طرف باید یکم فتنہ کو ابھ لاتزلو اولاً لاتصلوا او الا صفر میتمعاشری

لَا قتلُوا هُمْ و لَا تُقْتَلُوا هُمْ فَإِنْ سَأَلْتُمُ النَّطِيفَاتِ أَلْجِيَانَ يَرِدُونَ عَلَى  
الْحَوْضِ فَاعْطُنَّ فَقَاهِرَهُمَا قَاهِرِيَ وَخَادِلَهُمَا خَادِلِيَ وَدِنِيهِمَا دِلِي

وَعَدَوْهُمَا عَادِوِيَ۔ (کشف الغمہ ج ۱۔ مع ترجمہ فارسی ترجمۃ المناقب طبع جدید۔ ایران)

(کشف الغمہ صفحہ ۷۴ جلد اول ترجمہ فارسی ترجمۃ المناقب طبع جدید۔ ایران)

اس کا حاصل مطلب یہ ہے کہ حضور علیہ السلام نے جب شقیلین کا بیان فرمایا تو ہم شقیلین کا مطلب نہ سمجھ سکے۔ حتیٰ کہ مہاجرین میں سے ایک شخص کھڑا ہوا۔ اس نے عرض کیا اندھا ایج دا می شقیلین کیا چیز ہے؟ تو جانب بُنیٰ کریم نے فرمایا ان دونوں میں سے بڑی چیز تو اللہ کی کتاب ہے اس کی ایک جانب اللہ کریم کے ست قدرت میں ہے دوسرا تھا میں سے پس اس سے تسلک کر گے تو نہ پھسلو گے اور نہ بھی گراہ ہو گے۔ اور ان دونوں لئیل چیزوں میں سے جو اصغر ہے۔ وہ اولاد بُنیٰ ہے۔ ان کو قتل نہ کرنا۔ ان پر قرودشہ درد کرنا میں نے پاشے رب سے سوال کیا کہ یہ مجھے حوض پر ملیں تو یہ سوال منظور ہوا۔ ان پر قتل کرنا ان کو

رسا و ذلیل کرنا گویا میرے ساتھ یہ معاملہ کرتا ہے جو دلوں بھاری چیزوں کا دست  
ہے۔ وہ ہمارا دوست ہے جو ان کا دشمن ہے، وہ ہمارا بھی دشمن ہے۔  
اہل انصاف کی خدمت میں گذارش ہے کہ شف القمر کی روایت ہذا  
میں کس صراحت کے ساتھ یہ مضمون موجود ہے کہ تقلین میں سے کتاب اللہ کے  
ساتھ تک کر دے گے۔ اس کو اخذ کرو گے تو ہمارا قدم نہ پھیلے گا اور نہ تم گمراہ ہو گے  
اور تقلین میں سے جو اصغر ہے اس کو قتل نہ کرنا ان پر سختی اور قدر نہ کرنا جوان سے یہ  
معاملہ کرے گا کویا اس نے ہمارے ساتھ یہ معاملہ کیا۔ ان کے ساتھ دوستی یا عداوة  
ہمارے ساتھ دوستی یا عداوت ہے، مخقری ہے کہ کتاب اللہ کے متعلق اخذ اور  
تک کرنے کا ارشاد ہوا ہے تاکہ گمراہی شائیے اور امدادیت کے ساتھ حسن سلوک کا  
حکم صادر ہوا ہے ان کی وجوب اطاعت کا حکم نہیں ہوا۔

ناظرین کرام خود و خون فرما کر کشف القمر کی روایت مندرجہ بالا کی روشنی میں  
فیصلہ کریں کہ جو امدادت علماء کرام نے روایت تقلین کا مفہوم بیان فرمایا ہے کیا اس  
کی پوری طرح تائید ہوتی ہے یا نہیں؟

### تائید ثانی

دوستوں کے مشور فاضل علی بن ابراہیم قمی اپنی مشہور "تفسیر قمی" پارہ چوتھا  
آیت ۵۹ یوم تبیین وجود و قتو دوچوہ کے تحت ایک روایت لائے ہیں۔  
اس روایت کو نہ کہ روایات (پانچ چندوں) والی روایت کے نام سے یاد کیا جاتا  
ہے۔ یہ روایت بھی صاف بتلاتی ہے۔ روایت تقلین کا جو مفہوم اہل استنتہ نے  
بیان کیا ہے وہی درست اور صحیح ہے۔ شیعہ حضرات جو مدعی اور مقصود اس  
روایت سے ثابت کرتے کے خواہاں ہیں وہ ہرگز درست نہیں ہے۔ ذیل میں  
پہلے روایت درج کی جاتی ہے اس کے بعد اس کا ترجمہ جو شیعہ دوستوں کے  
مشہور مولیٰ مقبول احمد صاحب دہلوی نے اپنے حاشی کے منہجات میں لکھا

ہے وہ بلفظ پیش خدمت ہے منصف طبائع الناصف خود فرماسکیں گے ہمای  
تشریفات کی حاجت نہ ہوگی۔

ثمر دعلی رأیہ تمع امام المتقيی و سید المسلمين و قائد  
الغیر المحجلین و وصی رسول رب العالمین فاقول لهم ما  
 فعلتم بالقلین من بعدی فیقولون اما الاكبّر فاتبعنا و اطعنا  
فاما الاصغر فاجينا و وآلينا و ازروا و نصرناه حتی اهرقت  
فيهمد ما شافاق قول ردو الحنۃ رقا امر و زین مبیضۃ وجوهکم  
تحتلا رسول الله صلی الله علیہ وسلم يوم تمیض وجوہ وتسود وجوہ  
(تفہیمی صفحہ ۵۶ طبع ایران)

ترجمہ: (حضور علیہ السلام نے فرمایا) پھر پاپخدا جمینہ امام متقین سید الوصیین قائد  
غیر المحجلین و وصی رسول رب العالمین کامیر سے پاس وارد ہو گا۔ میں ان سے  
دریافت کروں گا کہ تم میر سے بعد "قلین" کے ساتھ کس طرح پیش آئے  
وہ جواب میں عرض کریں گے کہ "عقل اکبر" ہمنے پیر وی اور اطاعت کی اور  
عقل اصغر سے ہم نے محبت و موالۃ کی اور ان کو یہاں تک مددوی کہ ان کے  
باہے میں ہمارے خون تک بہادری یہ کئے گئے۔ پس ان سے میں کہوں گا کہ تم  
سیر و سراب ہو کر مفید روبن کر جنت میں چلے جاؤ اس کے بعد آنحضرت صلی اللہ  
علیہ وسلم نے یہ آیتیں تلاوت فرمائیں۔

(صہیمہ صفحہ ۵۸ از مولوی مقبول احمد صاحبہ ہلوی)

تمی کی اس روایت نے مسئلہ صاف کر دیا کہ اطاعت اور تابعداری کا حکم "عقل"  
اکبر (کتاب اللہ) کے لیے مخصوص ہے اور "عقل اصغر" (اہل بیت) کے ساتھ محبت  
اور دوستی کرنے کا ارشاد تو یہ سیکن ان کی مستقل اطاعت اور وحجب المتنک کا  
حکم نہیں ہے۔

### تائیہ دثالث

اب تیسری تائید میں ہم امام حسن رضی اللہ عنہ کی وہ روایت (ارشاد بنوی) نقل کرتے ہیں جو انسوں نے خود حضور علیہ السلام سے نقل فرمائی ہے اور ایک منکرین کی جماعت پر امام موصوف نے یہ بطور احتجاج پیش کی ہے۔ دوستوں کے مسلم مجتہد شیخ احمد بن علی بن ابی طالب طبری نے اس کو اپنی تصنیف الاحجاج صفحہ ۱۳۹ میں رج فرمایا ہے روایت کے افاظ یہ ہیں۔

قال رَسُولُنَا الْإِمَامُ الْحَسَنُ، نَهَى كَمْ بَاتَهُ أَعْلَمُونَ إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ فِي حِجَّةِ الْوَدَاعِ إِنَّ النَّاسَ إِذَا قَدِمُوكُمْ  
مَا لَنْ تَفْلُو بَعْدَهُ كَتَابَ اللَّهِ وَعَتْرَقَ فَاحْلُوا حَلَالَ اللَّهِ وَحْرَمُوا حَرَامَهُ وَاعْلَمُوا  
بِحُكْمِهِ وَأَمْنُوا بِإِيمَانِهِ وَقُولُوا أَمْنًا بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ الْكِتَابِ وَاحْبِبُوا هُنَّ  
بِيَتِي دَعْتُرَقَ وَالْوَامِنَ وَالْأَهْرَوْ آنَصَرَ وَأَعْلَى مِنْ عَدَاهُمْ  
وَأَنْهَمَ الْمَيْتَ أَلَفِي حُكْمَهُ تَحْتَ يَرْدَأْعَلَى الْعَوْضَنِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ۔

### (احتجاج طبری صفحہ ۱۳۹)

(احتجاج حسن بن علی علی جماعتِ من المکریں)

یعنی امام حسن نے اپنے مناطقیں کو قسم دے کر فرمایا کہ تم جانتے ہو کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے محنتہ الوداع میں فرمایا اسے لوگوں میں تم میں اس چیز کو چھوڑا ہے۔ جس کے بعد تم گراہ نہ ہو گے وہ اللہ کی کتاب ہے اور میری اولاد ہے۔ کتاب اللہ کے حلال کو حلال جانو اور اس کے حرام کو حرام جانو اور اس کے محکم کے ساتھ عمل کرو اور قشایہ پر ایمان رکھو اور کہو کہ اللہ نے جو کتاب آتا رہی ہے اس کے ساتھ ہم ایمان لائے۔ اور اہل بیت کے ساتھ محبت رکھو اور جو شخص ان کے ساتھ دوستی رکھے اس کے ساتھ دوستی رکھو اور جوان کے ساتھ دشمنی رکھے اس کا خلاف کرو اور یہ دونوں تم میں

رہیں گے حتیٰ کہ قیامت کے روز میرے پاس حوض پر پہنچیں۔  
 اس فرمان میں سمجھی کتاب اللہ کے ساتھ عمل درآمد کا حکم دیا گیا ہے۔ اور اہل بیت  
 کے متعلق موالۃ اور دوستی کی ترجیح بدلائی گئی ہے۔ لیکن ان کی وجوب اطاعت  
 اور وجوب تسلک کا کوئی حکم نہیں صادر فرمایا گیا تو ان تمام مندرجہ بالا روایات سے صاف  
 معلوم ہوا کہ روایت شعیین کا جو مفہوم جسموراً بلطفت علماء نے بیان کیا ہے۔ وہی درست  
 ہے اور شیعہ حضرات کامدعاً اس روایت سے ہرگز ثابت نہیں ہے۔

## تپتیہہ ثانی

شیعہ احباب "روایت شعیین" کا جو کچھ مفہوم بیان کیا کرتے ہیں اس کا حاصل ہے۔  
 ۱ - "المبیت" کتاب اللہ کی طرح واجب الاطاعت ہیں اور لازم التسلک ہیں  
 "محبت شرعی" ہونے کے لحاظ سے کتاب اللہ اور المبیت میں کوئی فرق نہیں  
 ہے جو شخص ان دونوں کے ساتھ تسلک کرے گا وہ نہیں ہو گا جو ان دونوں کے  
 ساتھ تسلک نہ کرے گا وہ گمراہ ہو گا۔  
 ۲ - نیز روایت لبڑا میں المبیت سے مراد صرف بارہ امام ہیں جن کی تابعداری کرنا  
 اور ان کے احکام پر عمل کرنا کتاب اللہ کی طرح لازم ہے۔

"روایت شعیین" کا اگر کیا مفہوم صحیح ہے جو ان دوستوں نے تجویز کیا ہے تو  
 پھر قدرتی طور پر چند سوالات وارد ہوں گے جن کا تسلی بخیش جواب پیش کرنا دوستوں  
 کے لیے لازم ہے اور ان کے متعلق ان مہربانوں کو اپنی جگہ عذر و فکر کرنا ضروری امر ہے

## اول

پہلی یہ چیز قابل توجہ ہے کہ جب نبی کیم صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ فرمان جاری  
 فرمایا ہے۔ اس وقت روایت اہنگ کے خطاب (انی تارک فیکم) میں خود اہل  
 بیت نبی "و عزرت رسول" و "حر رسول" مخاطب ہیں یا نہیں؟

اگر باقی مناطقین کی طرح وہ بھی اس خطاب کے مخاطب ہیں اور یہ خطاب ان کو بھی شامل ہے تو سب سے پہلے یہاں اتباع لنفہ و اطاعت لذاتہ "کا مطلب قابل وضاحت ہے۔ اس کو حل کرنا چاہیے؟ نیز یہ بھی بتلیا جائے کہ:

- ۱۔ عمر رسول صلی اللہ علیہ وسلم حضرت عیاںؓ اور
- ۲۔ عقیل برادر حضرت علی المرتضیؑ نے صدیق اکبرؑ کے ساتھ بیعت کر کے روایت ہذا کے فرمان کے خلاف کیسے عمل درآمد کر دیا۔
- ۳۔ خود حضرت علیؑ نے آخر کار صدیق اکبر سے بیعت کر کے فرمان ہذا کو کیوں فراموش کر دیا۔
- ۴۔ سیدنا امام حسنؑ اور
- ۵۔ سیدنا امام حسینؑ نے امیر معاویہؓ سے بیعت کر کے اس فرمان رسالت کو کیوں متروک عمل مٹھرا دیا۔
- ۶۔ خداونام حسینؑ نے اپنے پرادر حقیقی امام مخصوص امام حسنؑ کا اتباع نہ کر کے اس حدیث کا خلاف کیسے کرڈا ہے اور امیر معاویہ سے بیعت کر لی۔
- ۷۔ حضرت علیؑ کے صاحبزادہ محمد بن الحینف نے امام برحق امام زین العابدین کی امامت تسلیم نہ کر کے اس حکم کو کیسے پس پشت دال دیا۔
- ۸۔ اور امام حسنؑ کے صاحبزادے حسن شفیؑ نے اپنے دعوے امامت کے دوران میں امام برحق (زین العابدین) کی امامت کا عمل انکار کر کے اس روایت شفیؑ کو کیوں محصور دیا؟
- ۹۔ اسی طرح زین العابدینؑ نے حسن شفیؑ کو امام تسلیم کر کے اس ارشاد کی ملت کیوں کرڈا ہے؟ حالانکہ حسن شفیؑ اولاد علی و عترت نبی، و نسل بیتل، ہے،

جس کے الہبیت ہونے میں کوئی شے نہیں۔

۱۰۔ اور زین العابدین کے صاحبزادے امام زید نے اپنے وقت کے امام محمد باقر

کی امامت کا انکار کر کے اس بنوی حکم کو عملًا کیوں فراموش کر دیا؟

۱۱۔ اسی طرح جناب محمد باقر نے اپنے برادر حضیر امام زید کی امامت کو نہ تسلیم کر

کے اس بنوی حکم کو کیوں عملًا چھوڑ دیا؟

۱۲۔ اور محمد بن عبد اللہ محسن بن حسن الشنی بن امام حسن نے اپنی امامت کا دعوے

کر کے جعفر صادقؑ کو امام تسلیم کرتے ہوئے اس فرمان رسالت کو کیوں متوجہ

لہل پنادیا؟

۱۳۔ اسی طرح امام جعفر صادقؑ نے حسن شنیؑ کی اولاد شریف (محمد بن عبد اللہ محسن)

کی امامت نہیں تسلیم کی حالانکہ یہ لوگ اولاد علی، عترت بنی وائل بتوں ہیں

ان کی اطاعت نہ کرتا بنوی فرمان کا خلاف کرتا ہے۔ جیسا کہ اس حدیث کا

مقتضی ہے۔ جعفر صادقؑ کا یہ خلاف کرتا کیسے جائز ہوا؟

۱۴۔ ابراہیم بن عبد اللہ محسن بن حسن شنی بن امام حسن نے امام وقت جعفر صادق کی

امامت نہ تسلیم کر کے روایت اپنا (تلقین) کی کیسے مخالفت کر دی۔

حاصل یہ ہے کہ ان چودہ عدد "روایت داران رسول" اور عترت رسول"

اور الہبیت رسول "اولاد علی" وآل بتوں "نے ہی روایت تلقین کے مجوزہ مضموم

کے پہیشہ خلاف عمل درآمد کیا ہے اور انہوں نے الہبیت و عترت کی اتباع کو

لازم اور واجب نہیں قرار دیا بلکہ عین الہبیت کی اتیاع کرداری تو وسری امت

کو اس روایت پر عمل کی تلقین کرنا اور دعوت دینا کہاں کہ میمع اور درست ہے۔

ایک جملہ معتبر حصہ

شیدہ دوستوں کی ایک کتاب "مصیح انظام" ہے نواب امداد صاحب

نیں پڑنا اس کے مصنف ہیں۔ مجتہدین مکھنو کی تصویح ذنگرانی کے ساتھ رام پور

میں نواب صاحب کے حکم سے طبع ہوئی تھی۔ اس کتاب میں اس چیز کو ظفر کے طور پر بڑا دہرا بیا گیا ہے کہ حضرت عمرؓ کا قول (حینا کتاب اللہ) حرج روایت قرطاس میں وارد ہے،) بڑی قوی تاثیر رکھتا تھا یہ حمل پر لشکل دماغ کی پیداوار تھی اس قول نے حدیث تعلیم کو بیکار بنایا وغیرہ وغیرہ چنانچہ اس کے بعد چند ایک حوالہ جات بقظہ پیش کئے جاتے ہیں۔

۱۔ صفحہ ۱۰ پر لکھتے ہیں کہ حضرت عمرؓ کے خلاف ان عین چار لفظوں (حینا کتاب اللہ) نے ایک ایسی نئی اسلامی دنیا قائم کر دی ہے کہ ان حکم بڑے زوروں کے ساتھ قائم ہے ہر چند حضرت رسولؐ کا قول بڑی تاکید سے خبر دیتا ہے۔ مگر حضرت عمرؓ کے قول بالاترے قول بنوی (تعلیم) پر امانت کو عمل پر آہونے نہ دیا جس کے باعث ارشاد بنوی ایک قولی حیثیت تک محدود رہ گیا ہے۔

۲۔ اسی صفحہ پر آگے چل کر لکھتے ہیں کہ:

"یہ حدیث بنوی ڈیڈیلیٹر یعنی ایک مردہ قول کی طرح کتابوں میں حوالہ قلم پائی جاتی ہے اور اس سے زیادہ حیثیت کیجی اس کو حاصل نہیں ہے۔"

(صبح انظم صفحہ ۱۰ طبع اول)

۳۔ اس میں شک نہیں کہ حضرت عمر بن الخطاب کے اس قول (حینا کتاب اللہ) نے بڑی کامیابی پیدا کی اس قول نے عملی طور پر حدیث تعلیم کو باطل کر دالا۔

(صبح اننظم صفحہ ۱۲ طبع اول)

(۴) امر واقعی یہ ہے کہ حضرت عمر بن الخطاب کی پر لشکل قابلیت اپنا بواب نہیں رکھتی حضرت معاذ بن ابی سفیان گو ایک بہت بڑے مدبر ذہین اور بڑین بزرگ تھے مگر حضرت عمر بن الخطاب کے پر لشکل دماغ سے کوئی نسبت نہیں رکھتے تھے حضرت عمر بن الخطاب کا کام تھا کہ معرف ایک محض قول (حینا کتاب اللہ) سے جناب رسول اللہؐ کی "حدیث تعلیم" کو بے اثر کر دیا

(صبح اننظم صفحہ ۱۹ طبع اول)

نوت ہے ہر چاکا حوالہ جات اب تک نام نمبر ۱۲-۱۳ جلد بترے ص ۶۸-۶۹ المعرفت  
الرائع من المأثتین میں مفصل درج ہیں تفصیلات وہاں ملاحظہ ہوں۔

صاحب "مصیح انظلم" بیچارے صرف سیدنا فاروق اعظم عمر بن الخطاب  
کی ذات پر یہ الزام ڈالنا چاہتے ہیں کہ ان کے قول حسینا کتاب اللہ کی وجہ سے روایت  
شقین پر عمل درآمد متروک ہو گیا ہے۔ اور صرف اس قول نے روایت بنا کوڑیڈیلیر  
بنادیا ہے حالانکہ یہ واقعہ کے خلاف امر ہے۔ جناب پہلے آپ ہاشمی خانہ ان، آل  
ابی طالب، ابی بیت رسول، آل بتوں، اولاد علی، حضرات سے دریافت کیجیے کہ تو  
شقین کا زیقول شیعہ جو مفہوم و معقونی ہے) اس کے موافق انہوں نے کہاں تک عمل  
درآمد کیا ہے؟ کیا ان حضرات نے ہمہ شہزادے اپنے دو بریں وقت کے خلاف اکی بیعت  
کر کے روایت بنا کو عملی طور پر بکار اور بے اثر نہیں بنایا؟  
انصاف یہ ہے کہ حضرت عمر بنی اللہ عنہ کے قول نے اس روایت کو مردہ قول  
نہیں بنادیا بلکہ ان ہاشمی حضرات مذکورین نے اپنے عمل اور کوارے اس روایت  
کو ڈیلیر کی حیثیت دیدی ہے۔

## بصورت دیگر

اگر روایت بنا (مارک فیکو کے خطاب میں خود اہل بیت و عترت و  
قرابیت دارین رسول صلی اللہ علیہ وسلم مخاطب نہیں تو ان پر کسی کی انتباہ اور کس کی  
اٹھ احتہ فرض ہے۔

اگر کہا جائے کتاب اللہ و سنت رسول (صلی اللہ علیہ وسلم)، کی انتباہ اور  
تمابعد ارمی ان پر واجب ہے تو معلوم کرنا چاہتے ہیے کہ کوئی روایت ہے کہ جس میں  
محضوں المبیت و عترت بنت نہیں خطاب فرمایا گیا ہوا اور دیگر احمدت کو وہاں  
مخاطب نہیں بنایا گیا بلکہ مہربانی ایسی روایت کی نشاندہی ہوئی چاہتے ہیں۔

اگر کوئی صاحب اس باب میں یہ موقف اختیار کریں کہ کتاب اللہ (قرآن مجید) الہبیت کیلے کافی ہے۔ اس میں کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ کی اطاعت اور تابع داری کے فرمان موجود ہیں تو ان کو اس بات کا خال رکھنا چاہیے کہ قرآن مجید میں تو سب مسلمانوں کو خطاب عام کے ساتھ کتاب و سنت کی اطاعت کا حکم دیا گیا ہے۔ اس میں کسی مخصوص خاندان کے حق میں مخصوص حکم کا جاری ہونا مذکور نہیں ہے۔ غالباً اسی ایسی روایت کو تلاش کرنا ہو گا۔ جس میں صرف خاندان تبوت کوئی کتاب و سنت کی پیروی کا حکم دیا گیا ہو۔

### دومر

اس کے بعد یہ عرض ہے کہ ان دوستوں کے نزدیک روایت اپنے میں الہبیت سے مراد صرف بارہ امام ہیں جن کا عدد حضرت علیؑ سے شروع ہو کر امام محمدی پر ختم ہوتا ہے۔

۱- اب پہلے یہاں یہ دریافت کرتا ناموزون نہیں کہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ازواج مطہرات اہل بیت سے کیوں خارج ہیں؟ حالانکہ الہبیت کا اطلاق از روئے لغت عرب زوجہ پر بالکل صحیح ہے اور از روئے قرآن مجید بھی الہبیت کا اطلاق زوجہ پر بالکل درست ہے جیسے سورۃ ہود بارہواں پارہ میں ایسا ہم خلیلِ الاسلام کی بیوی کے ذکر میں فرمایا گیا ہے۔ (در حمۃ اللہ و برکاتہ علیکم اهل الہبیت) یہاں قطعی طور پر فرقین کے ہاں حضرت ابراہیم کی بیوی کو اہل الہبیت کہا گیا ہے۔ اور پارہ بیسوائی سورۃ قصص کے پہلے روکوئے میں حضرت موسیٰ علیہ السلام کی بین کا قول مذکور ہے کہ (هل اذکر علیؑ بیت یکھلو نہ کم و هم لہ ناصحو ن) یہاں بھی حضرت موسیٰ علیؑ کے والد میران کی بیوی کو الہبیت سے تعبیر کیا گیا ہے اور فرقین کے نزدیک صحیک ہے۔

جب از روئے لغت عرب اور قرآن مجید کے اطلاقات کے موافق از روئے

مطہرات" الہبیت کے مفہوم میں داخل ہیں تو ان کو الہبیت کے "اصلی معنی" اور "حقیقی صدق" سے کیوں خارج کیا جاتے۔

۲۔ دوسرا شکال یہ درکشیں ہوتا ہے کہ اگر الہبیت سے مراد صرف باڑہ امام یا جاتے ہیں تو حضرت فاطمہؓ بھی الہبیت سے خارج ہوتی ہیں۔ حالانکہ کون صاحب علم و دلائش مسلمان ہے جو صنور کے الہبیت سے آپ کی صاحبزادیوں کو بھی خارج قرار دے جب "بیویاں" بھی الہبیت سے خارج ہوں اور "لڑکیاں" بھی الہبیت سے خارج ہوں تو کون الہبیت رہ گیا؟ اور اگر داماد تھی اہل بیت میں شامل ہیں تو حضرت علی حضرت عثمان بن عفان اور حضرت ابو العاص بن ریث تینوں الہبیت میں واجب الاتباع ہوں گے۔

۳۔ تیسرا یہ گذارش ہے کہ الہبیت سے بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی اولاد مدار ہے جیسا کہ روایت نہزاد کے بعض طرق میں عترتی کے الفاظ وارد ہیں تو اس لحاظ سے ثقل اول کتاب اللہ ہے اور ثقل ثانی صنور علیہ السلام کی اولاد مبارک ہوئی پھر جتنی اولاد ہوئی اس روایت لعلیں کے مفہوم کے اعتبار سے تمام کی تمام واجب الاطاعت ہونی چاہیے۔ ایک قول کے تحت امام حسنؑ کے آٹھ صاحبزادے ہیں اور امام حسین کے بالاتفاق چھٹا کے اور باختلاف گیارہ کی تعداد ہے۔ پھر ہر ایک کی اولاد در اولاد تا اس دو تک شمار کر لی جائے۔ اسی طرح امام زین العابدین کی اولاد در اولاد تا اس یا گیارہ صاحب زادے ہیں۔ پھر ان میں ہر ایک کی اولاد تا اس زمانہ تک لحاظ کر لی جائے۔ پھر امام محمد باقرؑ کی اولاد پانچ عدد ہیں پھر ان کی اولاد در اولاد ہمیشہ کے لیے شمار کر لی جائے اور امام جعفرؑ کے نو عدد بیٹے ہیں پھر ان کی اولاد تا زمانہ حال گن لی جائے۔ علی ہذا القیاس امام حسنؑ عکری کی اولاد تک اسی طرح تمام نسل درسل کا حساب لگایا جائے یہ اولاد جو سیدہ خاتونؓ جنت فاطمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے نسب تشریف

سے ہے یہ سب عترت رسول اور آل بتوں ہے روایت پذک کے مفہوم کے اعتبار سے تمامہ واجب الاطاعت مuthorی ہے۔

اگر عترت واجب المتك اور واجب الاطاعت ہے تو سب کی سب ہے۔ اگر عترت کی تابع داری لازم نہیں ہے تو قائم کی نہیں ہے۔ اثنا عشرین بارہ عدد کی تخصیص و تکمیل کے لئے کون سی نص قطعی موجود ہے؟ اگر اس تخصیص کی خاطر کوئی نص نہیں مل سکتی تو اہل بیت سے اثنا عشر مراد لینا سراسر سینہ زدہ ہے اور ادعاء بلا دلیل ہے۔

### سوم

روایت کے مفہوم کا تقاضا یہ ہے کہ کتاب اللہ اور الہیت دونوں لوگوں کے سامنے قیامت تک موجود رہیں گے تاکہ لوگ کتاب اللہ پر عمل درآمد کر کے اہل الہیت سے محبت و ولایت رکھ کر حضور نبی کیم صلی اللہ علیہ وسلم کی وصیت کو پورا کر سکیں مگر شیعی مسلمات کے اعتبار سے یہ دونوں چیزیں لوگوں کے درمیان ہے ملتوں سے غائب ہیں۔ قرآن مجید کے کریمۃ اللہ میں امام صاحب ان کے گمان موقت فارس من رائے میں غائب ہون گئے ہیں اب نہیں ہے مدد فیضوتہ کا حساب لگا لیا جائے بنابریں حالات اب پہنچیں کہ تاکیدی تفصیلت اور وصیت کو پورا کرنے کے لیے لوگوں کے ہاں کیا صورت ہو سکتی ہے؟ بنیز تو جروا!

### چہارم

ان دوستوں نے روایت شیعین کا جو مطلب بتجیز کیا ہے وہ اگر صحیح ہے تو اہل اسلام کے لیے واجب المتك اور واجب الاتباع صرف دوچیزیں مuthorی ہیں ایک کتاب اللہ اور دوسرا اہلیت اور "سنت نبوی" کا واجب الاتباع ہونا مسلمانوں کے لیے ضروری نہیں رہتا حالانکہ جیبور اہل اسلام کے نزدیک "کتاب و سنت" کا جگہ شرعی ہونا بدابہت مسلم ہے۔ نیز سنت نبوی کی "جیت" سے انکار کرنا تو

شیعی روایات کے اعتبار سے بھی درست نہیں چنانچہ ہم شیعہ کی ان روایات کو جو سنت بنوی کی موبیدات میں وارد ہیں جمع کر کے رسالہ نبی کے حصہ ثانی میں پیش کریں گے۔ انشاء اللہ تعالیٰ۔

### پنجم

نیز یہ چیز بھی قابل عجز ہے کہ ان دوستوں کے باہم عترت و اہل بیت کا واجب الاتباع ہونا مستصوص من اللہ ہونے کی وجہ سے ہے ذکر روایت ثقیلین کی وجہ سے پھر روایت اہل سے استدلال کرنایی کار رہے گا۔

---

# Www.Ahlehaq.Com

# حدیث ثقلین

## حصہ ثانی

### حامدًا و مصلیا و مسلماً

رسالہؐ کی ابتداء میں ہم نے ذکر کیا تھا کہ جمیع علماء اہل سنت والجماعۃ کے نزدیک اطاعت صرف کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ (صلی اللہ علیہ وسلم) کی علی الاطلاق واجب اور لازم ہے۔ اس کے بغیر جن لوگوں کی اتباع اسلام میں لازم ہے وہ کتاب و سنت کے فرمان کے تحت ہے۔ مستقل طور پر کسی کی اتباع واجب نہیں ہے مسلمان حاکم کی اطاعت ہو یا والدین کی تابعیت یا آکا برائت و علماء دین کی فرمانروائی وغیرہ وغیرہ یہ سب کتاب و سنت کی روشنی میں لازم ہیں۔ اور ان کی پیر وی معروف بہتر امیں ہو گی ”محصیتہ“ یا کتاب و سنت کی مخالفت میں نہ ہو گی۔ یہ اصول ہمارے ہاں سلمہ ہے۔

اور شیعہ احباب نے اس کے خلاف یہ اصول قائم کر رکھا ہے کہ ان کے نزدیک اہل بیت عترت رسولؐ کی اطاعت بھی عیز مشروط اور مستقل طور پر کتاب اللہ کی طرح لازم ہے۔ اسلام میں بھی کتاب اللہ ”جیعت شرعی“ ہے۔ شیعیک اسی طرح ان کے نزدیک ”اہل بیت“ بھی علی الاطلاق ”جیعت شرعی“ ہیں۔ بلکہ ان ائمہ کرام کے لیے یہ حضرات پوری صراحت سے ”جیعت“ کا لقب اختیار کرتے ہیں اصول کافی کا طویل باب ”کتاب الحجۃ“ ہمارے اس بیان کا شاہد عادل ہے۔ ان حضرات کے ہاں ان دونوں (کتاب اللہ و اہلبیت) میں واجب الاتبع ہونے اور معصوم ہونے

کے لحاظ سے کوئی فرق نہیں۔ ملاحظہ ہو تفسیر مجھ البیان ابو علی طبرسی صفحہ ۲۲۹ طبع ایران  
تحت آیت اولی الامر منکم و تغیر صافی از ملا محسن کاشی)

اس مسئلہ میں ان بزرگوں کی سب سے وفی دلیل اور انتہائی قوی بحث وہ  
روایت ثقینہ ہے جس کی تفصیل بحث حصہ اول میں کردی گئی ہے۔ یہ روایت متواتر  
یا مشور تو کچھ بھی نہیں ثابت ہوئی بلکہ اس کے اکثر و بیشتر طرق مجبور پائے گئے ہیں  
زیادہ سے زیادہ یہ خیر واحد ہے اور وہ جس درجہ کی ہے وہ اپنی جگہ واضح ہے۔ مسلم  
اور اس کی ہم الفاظ روایت کے سوادیگر طرق کو متعدد علمائے "منکرا و رضیع" کہا  
ہے اور جس دعوئے کے اثبات کی خاطر اس کو بنیاد قرار دیا جاتا ہے اسے سیگنٹ ثابت  
نہیں کرتی۔ دعوئے کچھ ہے اور اس پر جو دلیل لائی گئی ہے اس کی حقیقت اس مشور  
مثل سے زیادہ نہیں کہ "سوال گندم اور جواب چنا" ہمارے دوستوں کی روایت  
ثقینہ کے استدلال کی بعدیت یعنی نوعیت ہے۔

اب اس مقام میں ہم بورا اپل الاستدلت کے قاعدہ مذکورہ کے دلائل کی تفصیلات  
پیش کرنے کا قصد ہے اللہ کریم تکمیل کی توفیق عنایت فرمادیں۔ ہم بحث سے پیش  
چند تشریحات ذکر کی جاتی ہیں۔ ملاحظہ ہوں۔

## تشریح

(۱)

واضح رہے کہ اس مسئلہ کے اثبات کی خاطر سب سے پہلے ہم قرآن مجید  
کی بارہ عدد آیات سے استدلال کریں گے۔ اور یہ استدلال اپنے مقام میں سرک  
اور واضح ہوگا۔ کسی استنباط اور استخراج کی حاجت نہ ہوگی اور نہ یہ کوئی روایت ملا  
کر دلیل مکمل کرنے کی صورت پیش آئے گی جیسا کہ ہمارے دوستوں کے استدلالات  
قرآنی ہو اکرتے ہیں کہ ایک روایت صحیح یا عین صحیح ساتھ ملانے کے بغیر دلیل کا کوئی

جز و مرتب نہیں ہو سکتا۔ یہ حضرات اسی کو استدلال قرآنی کہہ دیا کرتے ہیں۔ گو  
داقعہ میں وہ صرف استدلال بالروایت ہوتا ہے۔

(۲)

دوسری یہ چیز ہے کہ اس مسئلہ میں اہل السنۃ کا ھلکا استدلال تو آیات قرآنی  
سے مربوط ہے۔ لیکن حضور سید الشفیعین، امام اقبیتین، بنی الحرمین صلی اللہ علیہ وسلم  
کی احادیث طیبہ بھی اس مضمون کی تائید و تائید کے لیے ہم پیش کیا کرتے ہیں۔ چونکہ  
ان احادیث نبوی کی رو سے آیات قرآنی کے مطابق کی تشریی اور توضیح مزید ہو  
جاتی ہے اس لیے اس اعتبار سے مقام استدلال میں ان روایات کو پیش کرنا بھی  
نہایت مفید ہے۔

(۳)

اس مسئلہ کے لیے کہ اسلام میں مسلمانوں پر بالاستقلال صرف دو چیزوں کی  
اتانع لازم ہے۔ ایک کتاب الشادور و سری حضور نبی کریم کی سنت مقدسہ  
(علی صاحبہ الصلوٰۃ والسلام) ان کے سوا مستقل طور پر کسی کی اطاعت و احباب  
نہیں۔ فی الحال ہم بارہ (اشاعر) حدیثیں پیش کریں گے چونکہ اشاعر کے مبارک حدود  
کے ساتھ ہمارے دوستوں کو بد جواب تھے خریش بہت عقیدت ہے۔ اس لیے موزوں  
یہی ہے کہ جیسے قرآنی آیات بارہ عدد ہیاں مقام استدلال میں پیش ہوں گی اسی طرح  
احادیث بھی بارہ عدد ہی پیش تدریست کی جائیں گی۔

(۴)

یتیر یہ چیز ذہن نشین رہے کہ اس مقام میں بارہ عدد احادیث جو ہم پیش  
کر رہے ہیں۔ یہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی اپنی امت کو ایک مشحونہ درجہ ارضی  
و صیحت پے جو متعدد طرق سے مردی ہے۔ جس کا مفہوم یہ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ  
علیہ وسلم نے فرمایا کہ لوگو! میں تمہارے درمیان دو چیزیں چھپوتا ہوں۔ جب تک

ان ہر دو کے ساتھ تک کر دے گے مگر اس نہ ہو گے وہ اللہ کی کتاب اور سُفْتُنَبِیٰ ہیں۔  
محمدین میں یہ متداول حدیث ہے۔ بڑے بڑے اکابر علماء حدیث نے اس  
کی تحریج کی ہے۔ چنانچہ ہم ناظرین کرام کی سولت کی خاطران مخربین علماء کی ایک اجمالی  
فہرست یہاں درج کر دیتے ہیں۔

|                                      |            |
|--------------------------------------|------------|
| ۱- امام مالک                         | متوفی ۱۷۹ھ |
| ۲- ابن ہشام صاحب سیرۃ                | ۲۸۱ھ       |
| ۳- ابن ابی الدنی                     | ۲۱۸ھ       |
| ۴- ابن حمیر طبری                     | ۳۱۰ھ       |
| ۵- الدارقطنی                         | ۳۸۵ھ       |
| ۶- الحاکم نیساپوری                   | ۴۵۰ھ       |
| ۷- ابوالنعم اصفہانی                  | ۴۳۰ھ       |
| ۸- ابوالنصر الجزیری                  | ۴۲۳ھ       |
| ۹- البیقی                            | ۴۲۵ھ       |
| ۱۰- ابن عبد البر                     | ۴۲۳ھ       |
| ۱۱- ابن حزم الراوی (اصول الاحکام)    | ۴۵۶ھ       |
| ۱۲- خطیب بغدادی (التفییہ والمتفقہ)   | ۴۶۳ھ       |
| ۱۳- کتاب السنن (محمد بن نصر المروزی) | ۴۹۳ھ       |

ان کبار علماء نے اس روایت کو اپنی اپنی سندر کے ساتھ اپنی تصانیف میں درج  
کیا ہے۔ آئندہ سطور میں ان محمدین کے الفاظ میں پوری حدیث تحریر کی جا رہی ہے۔

(۵)

یہاں یہ گزارش کر دینا فائدہ سے خالی نہیں ہے کہ مذکورہ روایت کے بیان کرنے  
والے علماء کی جو ہم نے فہرست درج کی ہے یہ تمام علماء خود صاحب اسناد ہیں۔

دوسرے محدثین سے نقل درنقل کرنے والے علماء نہیں۔ پھر ان لوگوں سے اس روایت کو نقل کرنے والے علماء بے شمار نہیں۔ بلے جا مصنفین اور شارحین نے اس روایت کو نقل کیا ہے۔ ہر قرآن میں ہر دو ریس یعنی نقل جاری رہی ہے لیکن ہم نے نقل درنقل کرنے والے علماء مصنفین کے حوالہ جات کو قصداً جمع نہیں کیا اس لیے کہ اس روشن سے تقسیف اپنا کام جنمیم کرنے کے لئے حوالہ جات کی کثرت تو پیدا ہو سکے گی لیکن کثرت اسائید نہیں حاصل ہوگی۔ جو مصلح مقصودیں مفید ہے بنائیں ہم نے یہ بے اصولی طرز ہی اختیار نہیں کی۔ ہمچون قسم کی یہ اصولیاں اور بے قاعدگیاں دوسرے دوستوں کو مبارک ہوں جیسا کہ ”عققات الانوار“ میں اس کی خصوصیت بڑھانے کے لیے سب ست کچھ بے فائدہ مواد فراہم کیا گیا ہے جس میں نقل درنقل اند وخت کے بینر کچھ حاصل نہیں ہے۔

(۶)

اب علی محدث کے دلائل ہم شروع کرتے ہیں اولاً اللہ کی کتاب سے دلائل ذکر ہوں گے وہ بارہ عدد آیات قرآنی ہیں اس کے بعد بنی کرمی صلی اللہ علیہ وسلم کی کلام سے دلائل تحریری کئے جائیں گے۔ وہ بھی بارہ عدد حادیث ہیں۔ پھر آشنا عشر یوں کی کتابوں سے ائمہ کرام کے فرمودات سهل محدث پر طور تاکید پیش کئے جائیں گے۔ وہ بھی اشنا عشر عدد ہے۔ تاکہ دوستوں کو اشنا عشر کے عدد سے قلبی استراحت حاصل رہے۔

اصل دین آمد کلام اللہ معلم داشتن  
پس حدیث مصطفیٰ بر جان مسلم داشتن

ببب

# کتاب اللہ سے استدلال

قرآن مجید میں جہاں اللہ جل مجدہ کی اطاعت کا ذکر فرمایا گیا ہے۔ وہاں اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی مستقل اطاعت کا ذکر بھی ساتھ ساتھ موجود ہے اور ان ہر دو اطاعت کا متصلاً ذکر قرآن مجید میں قریب اتیں مقامات میں پایا گیا ہے پھر ان مقامات میں سے خاص وہ مخاتم جہاں صفت امر کے ساتھ اطاعت کا حکم فرمایا ہے وہ حسن اتفاق سے اثنا عشر مقام ہیں۔

پھر ان اثنا عشر مواضع میں سے ایک بحدemption اور اس کے رسول کی اطاعت کے بعد اولوں المکی ایجاد کا حکم بھی بیان فرمایا گیا ہے۔ غنیریب آیتہ بذا کی بقدر ضرورت تصریح یا قی آیات کے آخر میں درج ہو گی اور یہ چیز بھی مسلمات میں سے ہے کہ اللہ جل شانہ کی اطاعت کا مفہوم یہ ہے کہ قرآن مجید کی اطاعت کی جائے اور اس کے ساتھ تسلیک کیا جائے اور رسول کی اطاعت کا مقصد یہ ہے کہ حنور بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ کو اخذ کیا جائے اور اس پر عمل درآمد کیا جائے۔

(۱) قال في روح المعاني قاتل المراد باطاعة الله العمل بالكتاب

و باطاعة الله العمل بالعمل بالسنة (روح المعاني جلد بلده)

(۲) حضرت علیاً جو فرمان نفع الملاطفة صفحہ ۲۳ جلد ۲ میں وارد ہے وہاں بھی اس مرکی تصریح موجود ہے۔ آئندہ شیعی مسلمات کے ماتحت یہ فرمان مرتضوی بھی نمبر ۴ چہارم میں مندرج ہو گا۔ انشاء اللہ تعالیٰ۔

اب ذیل میں وہ آیات ملاحظہ ہوں جن میں اللہ اور رسول کی اطاعت کا بعینہ حکم صادر فرمایا گیا ہے۔

## آیت اول

قُلْ أطِيعُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَإِنْ تُولُوا فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ

الْكُفَّارِينَ۔ (سورہ آل عمران رکوع چھاٹم پارہ سوم)

”یعنی آپ فرمادیجیے کہ تم اطاعت کرو اللہ تعالیٰ کی اور رسول کی پھر اگر وہ لوگ اعراض کریں سو اللہ تعالیٰ ان کا غرروں سے محبت شیں کرتے“

## آیت دوم

وَأطِيعُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ

(سورہ آل عمران رکوع چھاٹم پارہ چھارم)

”یعنی اور طاعت کرو اللہ تعالیٰ کی اور اس کے رسول کی امید بے تم رحم کئے جاؤ گے“

## آیت سوم

وَأطِيعُوا اللَّهَ وَأطِيعُوا الرَّسُولَ وَاحْذَرُوا فَإِنْ تُولِّيْتُمْ

فَاعْلَمُوا أَنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا الْبَلَاغُ الْمُبِينُ۔

(سورہ المائدہ رکوع ۱۲ پارہ ہفتہ)

”یعنی“ اور اللہ تعالیٰ کی اطاعت کرو اور اس کے رسول کی اطاعت کرو اور بیکتے رہو۔ پھر اگر تم اعراض کرو گے تو جان لو کہ ہمارے رسول کے ذمہ صرف پہنچا دینا ہے کھول کر۔

## آیت چھارم

فَاتَّقُوا اللَّهَ وَاصْلِحُوا دَارَاتِكُمْ وَأطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ

اَنْ كُشْتُمْ مُؤْمِنِينَ۔ (سورہ الفاتحہ رکوع یکم پارہ نهم)

”یعنی سو قم اللہ تعالیٰ سے ڈر اور اپنے یا ہی تعلقات کی اصلاح کرو اور اللہ تعالیٰ کی اور اس کے رسول کی اطاعت کرو اگر تم مومن ہو۔“

## آیت پنجم

یا ایہا الذین آمنوا اطیعو اللہ ورسولہ ولا تتوتا  
عنہ وانتم تسمعون۔ (سورۃ انفال رکوع سوم پارہ ۷۳م)  
”یعنی اسے ایمان والوں اللہ تعالیٰ کی اطاعت کرو اور اس کے رسول کی اور  
اس کے کہانی سے روگردانی مت کر دسن کر۔“

## آیت ششم

و اطیعو اللہ ورسولہ ولا تنازحو اقتفلو او تذهب  
دیکھو۔ (سورۃ انفال رکوع ششم پارہ ۴۳م)  
”یعنی“ اور اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کی اطاعت کرو اور آپس میں نزاع  
مت کرو ورنہ کم بہت ہو جاؤ گے اور تماری ہوا لکھ رجائے گی۔  
آیت ہفتم

قل اطیعو اللہ و اطیعو الرسل فان ترکوا فاما علیہ  
ما حصل و علیکم ما حصلتو۔ (رسورۃ نور رکوع ہفتم پارہ ۱۸۵ بہرہ ۴۳م)  
”آپ فرمائیے اطاعت کرو اللہ تعالیٰ کی اور اطاعت کرو اس رسول کی  
پھر اگر تم لوگ روگردانی کرو گے تو رسول کے ذمہ وہ ہے۔ جس کا ان پر بار کھا گیا  
اور تمبا سے ذمہ وہ ہے جس کا تم پر بار کھا گیا۔“

## آیت هشتم

و اقین الصلوٰۃ و اتین النکۃ و اطعن اللہ رمولة  
و اللہ خبیر بما تعملوں۔ (سورۃ احزاب رکوع چھارم پارہ بست ۳۳م)  
”یعنی“ اسے پیغمبر کی بیسیوں اتم غازوں کی پابندی رکھو اور زکوہ دیا کرو  
اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کرو۔“

## آیت نعمت

یا ایہا الٰٰذین امْنُوا اطِّیعُوا اللّٰهَ وَ اطِّیعُوا الرّسُولَ وَ لَا يُبْطِلُو  
اَعْمَالَکُمْ۔ (سورۃ محمد رکوع ۳ پار ۲۴۵ بست و ششم)  
اے ایمان والوں! اللہ تعالیٰ کی اطاعت کرو اور اس کے رسول کی اطاعت  
کرو اور اپنے اعمال کو بر باد ملت کرو۔

## آیت دھم

فَاقِمُوا الصَّرَةَ دَأْتُوا الزَّكُوٰةَ وَ اطِّیعُوا اللّٰهَ وَرَسُولَهُ  
وَاللّٰهُ نَعِیشُ بِمَا فَصَمَدُونَ۔ (سورۃ مجادلہ رکوع ۲۸۵ پار ۲۸ بست و ششم)  
”پس قائم رکھو غماز اور زکوٰۃ دیا کرو اور اطاعت کرو اللہ کی اور اس کے رسول  
کی اللہ کو خبر بے جو کچھ تم کہتے ہو۔“

## آیت یازدھم

وَ اطِّیعُوا اللّٰهَ وَ اطِّیعُوا الرّسُولَ فَإِن تُولِّتُمْ فَإِنَّمَا عَلَى  
رَسُولِنَا الْبَلْغُ الْمُبِينُ۔ (سورۃ تعاہدین رکوع دوم پار ۲۸۵)  
”اور اللہ تعالیٰ کی اطاعت کرو چھر اگر تم احراء کرو گے تو ہمارے رسول کے  
ذمہ پہنچا دینا ہے۔“

یا ایہا الٰٰذین امْنُوا اطِّیعُوا اللّٰهَ وَ اطِّیعُوا الرّسُولَ وَ  
اولی الامر من کم فان تنازع عنون شیء فردو  
الی اللّٰهِ وَ الرّسُولِ اکنتم تؤمنون بِاللّٰهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ  
ذلک خیر و احسن تادیلا۔

(سورۃ النساء رکوع بیشتم پارہ پنجم)  
”اے ایمان والوں! تم اللہ تعالیٰ کی اطاعت کرو اور تم اس کے رسول کی

اطاعت کرو اور اولو الامر کی جو تم میں سے ہوں پھر اگر کسی امر میں تم باہم اختلاف کرنے لگو تو اس امر کو اللہ اور رسول کی طرف لوٹا دیا کرو اگر تم اللہ کے ساتھ اور ردد و ر آخوند کے ساتھ یقین رکھتے ہو۔ یہ امر بہتر ہے اور باعتبار انجام کے خوش تھے۔

۶۶۶

ان تمام آیات قرآنی میں اس مستند کو صاف کر دیا گیا ہے کہ اسلام میں مستقل اطاعت صرف اللہ جل مجده کی ہے۔ اس کے بعد حضور نبی کیم صلی اللہ علیہ وسلم کی اتباع ہے اور حضورؐ کے وصال کے بعد آپ کی "سنت مقدسہ" کی اطاعت فرمائی ہو گی۔ اللہ تعالیٰ کی جانب سے کسی امر کے لیے ایک اشارہ بھی کافی ہے اور یہاں مقصد بڑا کی خاطر تو مکمل بارہ عدد اور اس کے ساتھ ارشاد فرمایا گیا ہے۔

اب عزز کا مقام ہے کہ قرآن مجید کے ان تمام مواضع میں جماں جماں خدا اور رسول کی اطاعت کا مسئلہ ذکر ہوا ہے۔ کہیں ایک جگہ بھی الہبیت اور عترت کی اطاعت کا ذکر نہیں ملتا۔ (خواہ بالاستقلال ان کی اطاعت مرادی جائے خواہ بالبیع ہو) تو معاملہ بالکل واضح ہو گیا کہ ایں بیت و عترت کی اطاعت کا مستند قرآن مجید میں کسی ایک مقام میں بھی مذکور نہیں۔ البتہ کسی روایت سے اس کو ثابت کرنے کی کوشش کی جائے تو الگ بات ہے۔

اب یہ چیز قابل وضاحت ہے کہ قرآن مجید کی آیت بڑا سورۃ نساء رکوع ہشم پارہ پیغمبیر میں ہوا اولو الامر کی اطاعت کا حکم موجود ہے۔

۱۔ یہاں اولو الامر کا معنیوم کیا ہے؟

۲۔ اس مقام میں اولو الامر سے کون مراد ہیں۔

۳۔ اگر یہاں دوستوں کے مقتنعی کے موافق اولو الامر سے مراد "ام اثنا عشر" ہوں تو کیا یہ معنی درست ہو سکتے ہیں یا نہیں؟

یہ چند چیزیں قابل تفصیل ہیں۔ ذیل میں ان کی بقدر ضرورست تفصیلات عن

کی جاتی ہیں۔

۱ - پہلی گزارش یہ ہے کہ لفظ اولو جمع من عین لفظہ ذکری ہے۔ ذکر میں اس کا استعمال ہوتا ہے۔ جیسے اولو العلم، اولو الفضل اور "اولات" جمع مؤنث کیلئے مستعمل ہے اور یہ جمع بھی من غیر لفظہ ہے۔ جب ذات کی جمع لائے کی ضرورت ہو تو اولات لایا کرتے ہیں جیسے "اولات الاحمال" (محترم الصحاح) اور امر کے معنی شی اور حکم کے ہوتے ہیں اولو الامر بعین حکم والا" صاحب حکم۔

۲ - دوسری پیزی ہے کہ آیت انہا میں اولو الامر سے مراد چہوراہل السنۃ کے نزدیک مسلمان حکام و مسلمان امراء ہیں اور اسلام کی شرط لفظ منکم سے خوب واضح ہے۔ بعض اہل العلم کے نزدیک علماء دین بھی اس سے مراد ہو سکتے ہیں جیسا کہ اسی سورت کے گیارہویں رکوع میں یہ تسلیم ہے اہل علم مجاہد پر اولو الامر کا اطلاق پایا گیا ہے۔

وَآذِّاجَاءُهُمْ أَمْرُ مِنْ الْأَمْنِ وَالْخُوفِ إِذْ لَعُوا بِهِ وَلَوْرَدَهُ  
إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أَوْلَى الْأَمْرِ مِنْهُ لِعِلْمِهِ الَّذِينَ يَسْتَبِطُونَهُ مِنْهُ

(رسورہ نادر رکوع ۱۱ پار ۵۵)

یعنی ان لوگوں کو کسی بات کی خبر پہنچی ہے خواہ امن کی ہو یا خوف کی تو اس کو مشورہ کر دیتے ہیں اگر یہ لوگ اس کو رسول کی طرف لوٹا دیتے اور ان لوگوں کی طرف جوان میں ایسے امور کو سمجھتے ہیں تو اس کو وہ پیچاں ہی لیتے جوان میں اس کی سیقت کر لیا کرتے ہیں۔

یہ کہیت مسلمان حکام و امراء ہوں یا علماء دین ہوں ان کی تعداد مقرر نہیں ہے اور کسی خاص قبیلہ و خاندان کے لوگ مراد ہیں۔ جو بھی مسلمان امرا ہوں یا علماء ہوں۔ ان کی اطاعت کتاب و سنت کی روشنی میں لازم ہے اور یہ مصنفوں حدیث

شریفیت میں بھی وارد ہے فرمایا کہ:

ومن اطاع امیری فقد اطاعنی و من عصماً امیری فقد عصانی دسلم.

وعلماء امتی کا نبیان بنی اسرائیل بھی حکام میں بہت مشہور ہے۔

یعنی جس نے میرے امیر کی اطاعت کی اس نے میری اطاعت کی اور جس نے میرے امیر کی نافرمانی کی اس نے میری نافرمانی کی۔

دوسری جگہ ہے کہ میری امتت کے علماء بنی اسرائیل کے نبیوں کی طرح ہیں۔“  
یعنی جس کی قدر و مترلت اور ان کا مقام قوم میں وہی ہیں جو انبیاء بنی اسرائیل کا تھا۔  
اب قرآن و حدیث کی اس تعلیم میں حضور علیہ السلام کے قریب رشتہ دار اور  
آپ کی اولاد سب شامل ہے۔ آپ کے اقارب یا اولاد میں کوئی حاکم یا امیر ہوں وہ  
میں ہو اس کی تابعداری لازم ہے اسی طرح بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے خاندان شریعت  
کے علماء میں کی خوازبرداری بھی لازم ہے جیسا کہ ان کے ماسوا علماء و احکام کی اتباع  
واجب ہے۔ مگر مسلمان حاکم اور عالم دین کی اس اتباع کے ساتھ یہ شرط بھی شرط  
محظوظ ہے کہ ان کی اطاعت میں کتاب و سنت کی نافرمانی د پائی جائے جیسا کہ تہذیب  
میں وارد ہے کہ:

لَا طَاعَةَ لِمُخْلوقٍ فِي مُحْسِنَةِ الْخالقِ، وَإِنَّمَا الطَّاعَةُ فِي الْمُعْرُوفِ

یعنی مخلوق کی اس چیز میں اطاعت کی جائے جس میں خالق کی نافرمانی ہوتی ہو۔  
اور تابعداری صرف بہتر کام میں جائز ہے۔ ان کے ہر کام کی عیز مشروط اتباع ہرگز  
شکی جائے گی۔

مشاہیر علماء اور مصنفوں نے اینی تصانیف میں اس شرط کو بطور قاعدة کے  
مندرج کیا ہے۔ فرماتے ہیں:

(۱) ثمان و حجوب الطاعة لهم ما دامت على الحق فلا يحب طاعته

نیہا خالف الشرع۔ (روح المعانی صفحہ ۶۶ جلد ۵)

(۲) وَكَذَلِكَ حُكْمُهُ بَعْدَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي لَزِومِ اتِّبَاعِهِمْ  
وَطَاعَتْهُم مَا لَوْكُنْ مُعْصِيَةً۔

(أحكام القرآن صفحہ ۲۵۸ جلد ۲ تختہ باب فی طاعة اولی الامر)

حاصل یہ ہے کہ حکام جب تک حق پر ہیں ان کی تابعداری لازم ہے۔ جس بات میں وہ خلاف شریع کروالیں اس میں ان کی کچھ اطاعت واجب نہیں۔ نیز قرآن مجید کی اس آیت میں خور کرنے سے یہ بات معلوم ہوتی ہے کہ اولو الامر کی اطاعت اور اللہ و رسول کی اطاعت میں فرق ہے اس لیے کہ اللہ و رسول کی اطاعت کے لیے اطیہ و کاصیغہ مستقل طور پر الگ الگ دلو دفعہ لایا گیا ہے اور اولو الامر کی اطاعت کو عطف کے ذریعہ رسول کی اطاعت کے ضمن میں درج کیا گیا ہے۔ ان کے لیے اطیعو اکاصیغہ باوجود و درستے منبر پر الگ لائے جاتے کی ہے۔ تیسری دفعہ الگ نہیں لایا گیا۔ اس اسلوب سے معلوم ہوا کہ اللہ و رسول کی اطاعت اولو الامر کی طاحت میں بین فرق ہے۔

۳۔ تیسری یہ چیز ہے کہ شیعہ احیا کا گمان ہے کہ اولو الامر سے مراد ائمہ اش عشر ہیں ان کی مشہور تفسیر مجمع البیان ابو علی طبری میں آیت بہادر کے تحت مذکور ہے کہ:-

وَمَا اصْحَابَنَا فَانْهَمْرَدَ وَأَعْنَ الْبَاقِرِ وَالصَّادِقِ إِنَّ أَوَّلَ الْأَمْرِ هُم  
الْأَئمَّةُ مِنْ أَنَّ مُحَمَّداً وَجَبَ اللَّهُ طَاعَتْهُمْ بِالاَطْلَاقِ كَمَا دُجِيَ طَاعَتْهُ  
وَطَاعَةُ رَسُولِهِ (مجمع البیان طبری صفحہ ۲۴۹ تختہ الایتہ اولی الامر)  
یعنی ہمارے علمائے امام باقر اور جعفر صادق سے روایت کیا ہے کہ تھی تیسیق  
”اولو الامر“ یعنی آل محمد کے ائمہ ہیں۔ ان کی اطاعت اللہ نے مطلقاً واجب کر دی ہے  
جیسے اس نے اپنی اطاعت اور اپنے رسول کی واجب کی ہے۔  
دیکھتا یہ ہے کہ اس صورت میں آیت مندرجہ کا معنی صحیح ہے یا نہیں؟

آیت بذایں تدریکرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ مطالبہ پر گز درست نہیں۔

(۱)

اول بات تو یہ ہے کہ شیعہ درست اولو الامر سے حضرت علی المرتضیؑ  
مراد ہے یہیں۔ ان کا خیال یہ ہے کہ وہ اپنے زمانہ کے واحد امام یہیں پھر ان کے بعد امام  
حسن بن علی المرتضیؑ اپنے زمانہ کے واحد امام یہیں پھر ان کے بعد امام حسینؑ زمانہ میں واحد امام  
ہیں پکڑا آختا۔ اور اولو الامر جمیع کا صیغہ ہے اور یہ قاعدہ ہے کہ کامل الجمیع علی الفرد  
خلاف اتنا پر یعنی جمیع کے کلمہ کو واحد پر عمل کرنا اگر کوئی قرینة صارف موجود نہ ہو تو  
ظاہر کے خلاف ہے اگر اس عبارت سے مراد ایک شخص ہے تو جمیع کے صیغہ کے بجائے  
واحد کا صیغہ کے استعمال ہونا چاہیے۔ اس وجہ سے ان کا معنی تجویز کردہ صحیح نہیں۔

۱۔ احکام القرآن جصاص صفحہ ۲۵۸ رج ۲ تحقیق آیتیہ۔ اولی الامر

۲۔ تفسیر کبیر رازی صفحہ ۳۵۹ جلد ۳ تحقیق آیتیہ۔ اولی الامر

(۲)

دوم یہ چیز ہے کہ اگر آیت بذایں "اولو الامر" سے مراد امام معصوم مفترض  
الطاۃ مراد لیا جائے تو یہ مفہوم حق آیت کے خلاف ہونے کی وجہ سے بالکل درست  
نہیں ہے۔ وجہ یہ ہے کہ آیت میں فرمایا گیا ہے اگر تمہارے درمیان کسی معاملہ میں  
تنازع ہو جائے تو اس کے فیصلہ کی صورت یہ ہے کہ اس معاملہ کو صرف اللہ اور  
رسولؐ کی طرف لوٹا دو۔ یہ نہیں فرمایا کہ اس تنازع فیہ معاملہ کو امام کی طرف بھی لوٹایا  
جائے۔ اگر بیان اولو الامر سے مراد امام معصوم، مفترض الطاۃ (جس کی تابعداری  
واجب ہو) تو عند التنازع فیہ دہ الی الامام یا فرده الی اولی الامر کی تصریح چاہیے  
تھی مگر ایسا نہیں کیا گیا۔ تو معلوم ہوا کہ اولی الامر سے ائمۃ اثنا عشر مراد لیا پر گز درست  
نہیں ہے۔ (احکام القرآن جصاص و تفسیر کبیر رازی تحقیق آیتیہ بذایں)

(۳)

سوم یہ عرض ہے کہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ اقدس میں اولو الامر کی تابعداری کے لیے لوگ مامور تھے اور یہ ایک محلی ہوئی حقیقت ہے کہ ان ایام میں حضرت علیؓ امام تھیں تھے تو یقیناً معلوم ہوا کہ اس عمد بتوت کے دور میں اولو الامر حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے امراء تھے جن کی اطاعت و تابعداری لوگوں پر واجب تھی بشرطیک وہ کسی معصیت کا حکم نہ دیں۔

(احکام القرآن جصاص تحت الآیت)

(۴)

چہارم یہاں سے یہ بات بھی واضح ہوتی ہے۔ اولو الامر مخصوص تھیں ہوں گے وجہ یہ ہے کہ کسی "مخصوص شخصیت" کا خلاف کرنا اور اس سے کسی معاملہ میں تنازع کرنا بالکل روانہ نہیں جیسے پیغمبر اور رسولؐ کی ذات کے ساتھ خلاف و تنازع نہ چاہیز ہے یہاں بھی اسی طرح ہوتا لیکن یہاں توارش ہے

یعنی اولو الامرا اور تہارا کسی بات میں تنازع نہ ہو جائے تو کتاب اللہ اور سنت رسولؐ کی طرف رجوع کیا جائے۔

معلوم ہوا کہ ان سے کسی مرحلہ پر تنازع نہ بھی ہو سکتا ہے۔ اور اگر اولو الامر مخصوص علی الاطلاق اور واجب الطاعة ہوتے تو ان کے ساتھ تنازع نہ اور خلاف کرنے کا کوئی مطلب نہیں رہ جاتا۔

ان چیزوں میں عور و فکر کرنے سے صاف عیاں ہوتا ہے کہ آیت ہذا کا معنی اور مفہوم وہی صحیح ہے جو اہل امتتہ و الجماعتہ نے پیش کیا ہے اور جو شیعہ دوستوں نے یہاں بارہ امام مخصوص واجب الطاعت مراد لے رکھے ہیں۔ یہ کسی صورت میں درست نہیں۔

## سنت رسول اللہ ﷺ سے استدلال

ذیل میں چند احادیث اس مسئلہ کی خاطر بطور استدلال پیش کی جا رہی ہیں  
ان میں کتاب و سنت کی اطاعت و تابع داری کا مفہوم بالنصریح موجود ہے یعنی اُو  
استطراد اُنہیں ہے اب ان احادیث کو درج کیا جاتا ہے۔

### روایت اول موطا امام مالک متوفی ۱۹۷ھ

قال مالک اَنَّهُ يَلْعَبُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ  
تَنْكِتُ فِيمَا كُلِّمَ أَمْرِيْنِ لَنْ تَفْلُوْمَا مَا تَسْكُنُ بِهِ مَا كَاتَبَ اللَّهُ  
وَسَنَةٌ بَعْدَهُ -

(۱) موطا امام مالک صفحہ ۳۶۳ باہلینی عن القول في القدر طبع محبتی

(۲) الأحكام في أصول الأحكام لابن حزم الظاهري صفحہ ۱۰۷ الجزء الثالث من الفصل الأول

طبع جدید مصری

یعنی مالکؐ کو یہ بات سچی ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے قدما یا کہ میں نے  
تمہارے اندر دو چیزیں چھوڑی ہیں جب تک ان دونوں کو پکڑے رکھو گے ہرگز  
گمراہ نہ ہو گے ایک اللہ کی کتاب ہے دوسری اس کے نبی کی سنت ہے۔  
فائدہ ۵: یہاں یہ ذکر کرنا منفعت سے خالی نہیں ہے کہ روایت مذکورہ مرسلا  
ہے اور ”مرسلات“ و ”بلاغیات“ مالک معتبر ہیں۔

۱۔ امام مالکؐ کے متعلق ترمذی کتاب العلل صفحہ ۲۳۶ میں مذکور ہے کہ:

قال علی بن عبد اللہ قلت لیحییٰ مرسلات مالک؟ قال هی

احب الی تعلق ایضاً لیس فی القوم احدها صاحب حدیثاً من مالک۔

یعنی علی بن عبد اللہ کہتا ہے کہ میں نے یحییٰ سے مالکؐ کی مرسل روایات

کے متعلق گفتگو کی۔ یحییٰ نے کہا کہ یہ میرے نزدیک پستردیدہ ہیں۔ اور قوم میں کوئی ایسا شخص نہیں ہے جو ماں ک سے زیادہ صیغہ حدیث رکھتا ہو۔  
۲۔ اور حنفیہ کے ہاں مرسل روایات نیز معتبر ہیں چنانچہ ”توضیع و تلویح“ رالرکن الشافی فصل فی الانقطاع) میں لکھا ہے کہ:

مرسل الصحابی مقبول بالاجماع و مرسل القرآن الثانی  
والثالث يقبل عبتد او عند مالک۔

یعنی صحابی کی مرسل روایات تو بالاجماع مقبول ہے اور تابعین و تبع تابعین کی مرسل روایات حنفیہ اور ماکیہ کے نزدیک مقبول ہیں۔  
تبیہ: حافظ ابن عبد البر نے اپنی ”تصنیف“ ”تجزیہ المحتدید“ میں موطا کی حدیث مندرجہ بالا کے متعلق یہ تحقیق لکھی ہے کہ:

هذا حديث محفوظ مشهور عن النبي صلى الله عليه وسلم عند أهل العلم شهادة يكاد يستغني بها عن الاستاد وقد ذكرناه مستنداً في كتاب التمهيد۔

(تجزیہ المحتدید للابن عبد البر سفحہ ۲۵ طبع مصر)

یعنی اہل علم کے نزدیک حسنور بخی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ حدیث محفوظ و مشهور ہے اور اسی قدر اس کو شہرت حاصل ہے کہ اسناد کے ذکر سے مستغنی ہونے کے قریب ہو گئی ہے۔

اب ناظر ان کلام کے افادہ کے لیے حافظ ابن عبد البر کی مہل کتاب (المحتدید - (قلی)) سے دو عدد روایات نقل کی جاتی ہیں جن کا اسناد حمل کتاب میں موجود ہے۔ ہمارا اختصار کے پیش نظر صرف تین درج کی جاتا ہے امام ماکث کی مرسل روایت کی تائید میں ابن عبد البر نے دو عدد مرفوع روایات اس مقام میں نقل کی ہیں وہ پیش نہ دست ہیں۔

اَوْلَى . . . عَنْ ابْنِ صَالِحٍ عَنْ ابْنِ هُرَيْرَةَ قَالَ قَالَ رَسُولُ  
اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اِنِّي قَدْ خَلَقْتُ فِيكُمْ  
اثْتَيْنِ لَهُ تَضَلُّلُكُمْ بَعْدَ هَذَا كِتَابِ اللَّهِ وَسُنْتِي -

{ کتاب التہیید لما فی الموطا من المعانی والاسانید ص ۱۵۳۶ }  
(قلی) پیر حبینہ اسد حلاں بن عبد البر تحت البلاعی است۔  
یعنی ابو سہریہ کہتے ہیں کہ رسالت ماب صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ میں  
نے دو چیزیں تم میں سچے چھوڑی ہیں۔ ان کے (تمثیل کے) بعد تم ہرگز نہ گمراہ ہو گے۔  
وہ اللہ کی کتاب اور سیری سنت ہے۔

د و م . . . عَنْ كَثِيرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرَوْ بْنِ عَوْفٍ عَنْ ابْيِهِ  
عَنْ حَبْدَةِ، قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
تَرَكْتُ فِيكُمْ أَمْرَيْنِ لَنْ تَضَلُّوا مَا تَمْسَكْتُمْ بِهِمَا  
كِتَابَ اللَّهِ وَسُنْنَةَ نَبِيِّهِ (صلی اللہ علیہ وسلم)

{ کتاب التہیید لما فی الموطا من المعانی والاسانید ص ۱۵۳۷ }  
(قلی) پیر حبینہ اسد حلاں تحتی کلام تحت بلاغات امام مالک است۔  
یعنی عمر بن عوف صحابی کہتے ہیں کہ بنی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ  
میں نے تم میں دو چیزیں (چھوڑی ہیں)۔ حبیت تکم ان کے ساتھ تکم کر دو گے  
تو ہرگز گمراہ نہیں ہو گے وہ اللہ کی کتاب ہے اور اس کے بنی کی سنت ہے۔

## روایت دوم (سیرۃ ابن ہشام متوفی ۱۸۲ ص)

عَنْ ابْنِ سَعِيدِ الْقَدْرِيِّ قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
فَاعْقَلُوهُ اِيَّاهَا النَّاسُ قَوْلِي قَوْلِي قَدْ لَعْنَتْ وَقَدْ تَرَكَتْ  
فِيكُمْ مَا اَعْتَصَمْتُمْ بِهِ قَلْنَ تَضَلُّلُكُمْ اَبَدًا مِنْ اَبَدًا بَيْنَا

کتاب اللہ و سنت نبیتہ۔ (سیرۃ ابن ہشام خطبۃ محیۃ الوداع)  
ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے خطبہ  
محیۃ الوداع میں فرمایا کہ اسے لوگوں میں کوئی بات کو سمجھو جیتنے میں تے دین کی بیانی کی  
اور میں نے تم لوگوں میں وہ واضح روشن پیغیر چھوڑی ہے اگر تم اس کو اخوند کرو گے  
تو ہرگز گمراہ نہ ہو گے وہ اللہ کی کتاب ہے اور اس کے نبی کی سنت ہے۔

### روایت سوم (ابن ابی الدنيا متوفی ۲۸۱ھ)

"اخراج ابن ابی الدنيا عن ابو سعید الخدري قال خرج علينا  
رسول الله صلى الله عليه وسلم في مرحلة الذي توفى فيه  
وخفى في صلاة الخداعة فقال اني تركت فيكم كتاب الله عز وجل  
وستنقذ قاستنطروا القرآن بيته فانه لن تعمي بصاركم  
ولن تزل اقدمكم ولن تقصرا يديكم ما اخذت بهما"

ابوسعید خدری کہتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جس مرض میں فوت ہوئے  
ہیں۔ اس میں ہمارے پاس تشرییف لائے ہم صحیح کی نظر میں تھے۔ فرمایا کہ میں  
نے تمہارے درمیان اللہ کی کتاب اور اپنی سنت پچھوڑی بے پس قرآن کی تشرییف  
میری سنت کے ذریعے کرو تمہاری آنکھیں اندر ہوں گی اور تمہارے قدم نہ  
پھیلیں گے اور تمہارے باتحک کوتا ہی شکریں گے جب تک تم لوگ کتاب و سنت  
کو اخوند کر لے گے۔

۱- (الصوات المحرقة لابن حجر فضائل على المرتضى الفضل الشافعي تحت حدیث ابن ابی الدنيا)  
{ صفحہ ۵ } بحوالہ ابن ابی الدنيا

۲- روایت بذا خلیف بغدادی فی اپنے اسناد کے ساتھ "کتاب الفقیر والمتفق" صفحہ ۹۳۔  
(جلد اول طبع سعودی عرب میں تھت) ذکر المخربان اسننة الاغفار (الكتاب تفصیل درج کیا ہے)

## روايت چهارم (ابن جرير طبرى متوفى ۳۱۰ھ)

طبرى نے ابن ابی شیخ سے اپنے اسناد کے ساتھ ذکر کیا ہے کہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے جمعۃ الوداع کے خطبہ میں فرمایا کہ:  
 ... . ایها الناس اسمعوا قولی فاقی قد بلخت وتركت  
 قیکر ما ان اعتصتم یہ فلن تفتلو ابداً کتاب اللہ  
 وسنة نتبیه۔

اسے لوگوا میری یات سنو۔ تحقیق میں نے تبلیغ کی اور میں نے تم میں وہ  
 چیز چھپوڑی ہے اگر تم اس کے ساتھ تسلیک کرو گے۔ ہرگز مگرہ نہ ہو گے وہ اللہ کی  
 کتاب ہے اور نبی کی سنت ہے۔  
 زیارت الامم والملوک لابن جریر طبری خطبہ جمعۃ الوداع صفحہ ۴۹ جلد ۱

## روايت پنجم (الدارقطنی متوفی ۳۸۵ھ)

مشورہ محدث دارقطنی نے اپنے مکمل اسناد کے ساتھ السنن الدارقطنی میں  
 اس کو درج کیا ہے:

.... عن أبي هريرة رضي الله عنه قال رسول الله صلى الله عليه وسلم خلقت فیکم شئین لئن تصنلوا بعد هما  
 كتاب الله و سنته ولئن یفترقا حتی یردا على الحوض۔  
 حضور علیہ السلام نے فرمایا۔ میں نے تم میں دو چیزیں اپنے بعد چھپوڑی ہیں  
 ان کو اختذل کرنے کے بعد تم ہرگز مگرہ نہ ہو گے۔ اللہ کی کتاب اور میری سنت اور  
 یہ دونوں ایک دوسرے سے جدا ہوں گی۔ حشیث کہ میری سے پاس حوض پر وارد ہوں۔

۱- (الستن للدارقطني صفحه ۵۲۹ مطبع انصاری وہی)

۲- (روايت بذراً كونطليبي بذراً محي نے اپنے اسناد کے ساتھ کتاب المفتقق في المتفقق مسوی  
جلد اول پر سخت ذکر الحجراں سنۃ الانحراف کتاب میں تفصیل درج کیا ہے)

## روايت ششم (مستدرک حاکم متوفی ۲۰۰۵ھ)

”عن ابن عباس رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم خطب الناس في حجة الوداع فقال يس الشيطان بأن يعبد بالرضاكم ولنكته رضي الله عنهما أن يطاع في ما سوا ذاتك مما ت hacون من أعمالكم فاحذر ما ليها الناس أفي قده تركت فيكم ما إن اعتزمتم به فلن تصلوا به كتاب الله وسننته تبته“

ایں عیاس بن سعید سے روایت ہے کہ بنی کیرم صلی اللہ علیہ وسلم نے لوگوں کو حجۃ الوداع میں خطبہ دیا۔ فرمایا کہ اس بیان سے تو شیطان نا امید ہو جکا ہے کہ تمہاری زمین میں اس کی پرستش کی جائے لیکن وہ پسند کرتا ہے کہ اس عبادت کے بغیر تمہارے عمل کو حقیر جانتے کی صورت میں اس کی اطاعت کی جائے۔ لوگوں اخوف کرتا ہیں تمہارے درمیان وہ چیز چھوڑتا ہوں اگر اس کے ساتھ اخدا اور تمسک کرو گے تو کبھی بھی گمراہہ ہو گے وہ چیز اللہ کی کتاب ہے۔ اور اس کے نبی کی سنّت ہے۔

- ۱- مستدرک حاکم جلد اول صفحہ ۹۳ طبع دن باب کتاب العلم
- ۲- کتاب السنۃ محمد بن نصر الروزی صفحہ ۲۱ مطبوعہ الریاض ( سعودی عربیہ)
- ۳- (الحکام الاحکام لابن حزم جلد سادس باب ۳۶ صفحہ ۸۰۹ - ۸۱۰)

## روايت هفتم

.... عن أنس بن مالك رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم

و سلم قال قد تركت، فيكم بيدك ما ان اخذتم لن تصلوا  
كتاب الله و مسنته نبيك.

انہ شے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اپنے بعد  
میں نے تم میں وہ چیز حجور ہی سے اگر اس کو تم اخذ کرو تو ہرگز گمراہ نہ ہو گے۔ وہ اللہ  
کی کتاب ہے اور تمہارے بھی کی ممتنت ہے۔

( ر ا خ ب ا ر ا ص فی م ا ل ل بی ت ع یم ا ص فی م ا فی جلد اول صفحہ ۳۰۳ ) احتجت تذکرہ احمد بن خطا

### روایت ششم

( ابو النصر السجزی متوفی ۳۴۴ھ )

.... کتاب الله و سنته لن یقف قاھقی بیردا على الموضع:

{ کنز العمال کلام جلد اول صفحہ ۸۴ بحوالہ ابی النصر السجزی فی الابات عن ابی ہریرۃ }  
رضی اللہ عنہ طبع حیدر آباد دکن

### روایت هم

( بیهقی ص متوافق ۳۵۸ھ )

.... عن ابن عباس ان رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم  
خطب الناس فی حجۃ الوداع فقال يا ایها الناس انی تركت  
فیکم ما ان اعتصمتم به فلن تصلوا ابداً کتاب الله و  
سنته نبیتہ۔

( سنن الکبریٰ بیهقی جلد عاشر صفحہ ۳۳۱ طبع دکن )  
رب، الا عتقاد علی مذهب السلف البیهقی ص ۱۱۶ طبع قاهرہ - مصر

### روایت دهم

( بیهقی متوافق ۳۵۰ھ )

.... عن ابی ہریرۃ رضقال قال رسول الله صلی اللہ علیہ  
و سلم ( فی قد خلقت فیکم مالن تصلوا بعد هماماً اخذ تدر

بهمما و عملتم بعما كتب الله و سنتي و لن تفرقوا حتى يردا على  
الحوض - (۱) السنن الابكياني جلد عاشر ص ۹۳ (طبع دكنا)

(۲) روایت پدر اکو خلیفہ بعدادی نے اپنے اساد کے ساتھ کتاب الفقیہ والمتفق  
ص ۹۳ ج اول پر تخت ذکر الخبر بان السنه لاتفاق اکتاب "میں پر تفضیل درج کیا ہے"

## روایت یازدهم (ابن عبد البر متوفی ۴۶۳ھ)

.... حدثنا كثير بن عبد الله بن عمر و بن عوف المزني عن أبيه عن  
جده عن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال تركت فيكم امرین  
لن تضروا ما تمسكت بهما كتاب الله و سنت رسوله -

(جامع بيان العلم و فضلہ باب فناد التقليد و نفيه الخ)

ص ۱۰ طبع مصر ابن عبد البر اندرسی

## روایتدوازدهم (متدرک حاکم)

.... عن أبي صالح عن أبي هريرة رضي الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه  
سلام اني قد تركت فيكم الشيئين لن تضروا بعد هما كتاب الله و سنتي  
ولن يتفرقوا حتى يردا على الحوض -

(۱) متدرک حاکم کتاب العلم جلد اول ص ۹۳

(۲) الا حکام فی اصول الاحکام لابن عزیم الظاهري ص ۸۱۰ باب ۳۶  
فی البطل التقليد - الجزء السادس

مندرجہ بالا روایات میں مشتمل ہے کہ دوازدهم تک ترجیح ذکر نہیں کیا گیا اس لیے  
کہ سابق تراجم کے موافق یہ ترجیح ہے کوئی الگ چیز نہیں -

ان احادیث کے اندراج کے بعد چند ایک مروضات پیش کی جاتی ہیں جو قابل

التفاسیت ہیں :

(۱۱)

ایک چیز تو یہ ہے کہ اشیات مدعی کے لیے یہ روایات اپنی جگہ خوب واضح ہی کر غیری تشریح کی محتاج نہیں ہیں مقصود یہی ہے کہ صرف کتاب و سنت کی تابعیتی بالاستقلال واجب ہے مستقل اور کسی کی اطاعت واجب نہیں ہے۔ ان روایات، مندرجہ نے اس مطلب کو صاف بیان کر دیا ہے کوئی خاباقی نہیں رکھا۔ ارشاد ہوتا ہے کہ ان دونوں چیزوں (کتاب و سنت) کے ساتھ اعتمام کر دے اور تک کرو گے ان دونوں کو اخذ کر دے گے تو تم ہرگز گمراہ نہ ہو گے۔ اگر بالفرض اہل بیت و عترت کے ساتھ اسی درجے میں تک کرنا دا جب ہے تو ان دونوں کو اخذ کر دے چیزوں کے ساتھ تبیراً اہل بیت کا ذکر ایک ضروری امر تھا جو یہاں بالکل مفروض ہے۔ معلوم ہوا کہ اصل دو بھاری رثائق چیزوں یہی کتاب اللہ و سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم، میں جن کی اطاعت کے بیزدین مکمل نہیں ہو سکتا صحیح روایات میں انی دو چیزوں کو امرین اور "اثنین" کے مختلف عنوانات سے تبیر کیا گیا ہے اور چیزوں کے ساتھ تک کرنا اور ان پر علماً مدد کرنا بھاری اور رثائق امر ہے اس وجہ سے ان کو بعض مقامات میں "ثعلبین" کے نام سے جیسی دو صور کیا گیا ہے۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی اپنی امت کے حق میں یہی شور و صیت ہے جس کو تاکید کے ساتھ بار بار فرمایا گیا ہے۔

(۱۲)

دوسری یہ چیز یہاں قابلِ وضاحت ہے کہ بعض روایات میں جو صرف کتاب اللہ کے ساتھ تک کرنے اور اخذ کرنے کا مضمون دارد ہے۔ وہاں سنت کا ذکر ہے موجود نہیں ہے تو اس کا مطلب علماء نے ایک توبیان کیا ہے کہ چونکہ سنت نبوی "کتاب اللہ" کے مضمایں و مطالب کل بیان کنندہ ہے اس بناء پر کتاب اللہ کے ذکر نے سنت کے ذکر سے متغیر کر دیا ہے۔ کتاب "صوات عن محرقة" الباب الحادی عشر فی فضائل اہل الہیت میں یہی مطلب عبارت ذیل میں مندرج ہے۔ فی روایته حکایۃ اللہ و سنت ہی المراد من الاحادیث المفتصلة علی الکتاب لان السنۃ مبینۃ لة فاعنی ذکرہ

عن ذکرها۔

(صواعق محرقة ص ۱۸۹)

بیزان روایات میں صرف کتاب اللہ کا ذکر ہونا اس وجہ سے بھی ہے کہ کتاب اللہ کا مفہوم عمل باستثنہ پر مشتمل ہے جیسے اطیعوا اللہ و اطیعوا الرسول اور ما استکمل عمل باستثنہ لازماً حاصل ہوگا کتاب عرب المعمود شرح ابی داؤد جلد دوم ص ۱۲۸ اور "بند المجموع" جلد سوم ص ۵۵ کتاب الحج میں یہ توضیح منقول ہے: انہا اقتصر علی الكتاب لدنہ مشتمل علی العمل باشنا لقوله تعالیٰ اطیعوا اللہ و اطیعوا الرسول و قوله ما استکمل الرسول مخزنو و ما نهائکم عنہ فانهوا فیذم من العمل باكتاب العمل باشنا۔ ان توضیحات کے پیش نظر وہ روایات جن میں صرف کتاب اللہ پر عمل درآمد کا حکم دیا گیا ہے۔ ان مدرج بالاروایات سے معلوماً مختلف نہیں ہیں۔ مقصد کے اعتبار سے یہ تمام روایات محدث متن ہیں۔

منظرين کرام پر واضح ہو کہ وہ روایات جن میں کتاب اللہ کی اطاعت اور اس پر عمل درآمد کا ذکر پایا گیا ہے۔ جنم ان کا ایک اجمالی خاکہ ذیل میں درج کرتے ہیں۔

## اول

قال طلحة الباسی سئال عبد الله بن ابی اویف هل اوصی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم قال لا ! فشت لما مررت با لوحیۃ ولعیوس ؟  
قال اوصی بكتاب الله عز وجل -

(مسند ابی داؤد طیلیسی ص ۱۰۰ مسندات عبد الله بن ابی اویف طبع دائرۃ المعارف دکن)

## دوم

ابن تاریث فیکہ کتاب الله هو حبل الله من اتبعه حکام علی  
المهدی و من ترکہ کان علی الصدالة -

ابن القابل بلداویل ص ۴۳ بحوالہ ابن شیبہ

عن زید بن ارتسم ،

## سوم

وقد تركت فيكم مالن - تفضلوا بعدى ان اعتصمت  
بـه كتاب الله - .  
البداية لابن كثير ص ١٤٠، ١٤٥  
احمد عن جابر بن عبد الله

## چهارم

وقد تركت فيكم مالن تفضلوا بعدى ان اعتصمت به كتاب  
رسانی مسلم ص ٣٩ جلداً قل باب حجۃ النبي حمل الله  
الله - .  
عليه وسلم. عن جابر بن عبد الله. طبع دہلی

## پنجم

..... وانى قد تركت فيكم مالن تفضلوا بعدى انت  
اعتصمت به كتاب الله  
رايواؤد باب صفت حجۃ النبي صلی اللہ علیہ وسلم  
جلداً قل ص ٢٠٠ عن جابر بن عبد الله

## ششم

قد تركت فيكم مالن تفضلوا ان اعتصمت به كتاب الله  
ابن ماجه باب حجۃ النبي صلی اللہ علیہ وسلم عن جابر بن عبد الله

## هفتم

عن جابر بن مطعم قال كنا مع النبي صلی اللہ علیہ وسلم في الجنة  
قال اليك شهد ونت ان لا إله الا الله وان رسول الله وان القرآن  
قد جاء من عند الله فتنا بل قال فايشروا فات هذ القرآن طرقه  
بید الله وطرقه ياديکم فتکوا به فانکملن تھلکوا ولن  
تفضلوا بعدى ايدما (رواہ ابوذر، الترمذی وائز سبب المحدثین باص)  
تابع الكتاب والسنة

## هشتم

.... عن أبي الشريح الخزاعي قال خرج علينا رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال ابشر وابشروا الياس تشهدون ان لا إله إلا الله وان رسول الله قالوا نعم قال فان هذا القرآن سبب طرفة بيد الله وطرفة بآيديكم فتمكوا به فانكم من تضليل ولن تهلكوا بعدة ابداً - رسمح ابن حبان جلد اول طبع مصر ص ٢٤ ذكر لغى الفضلال عن الانفصال عن القرآن

## نهم

.... عن زيد بن ارقم قال ريزيد بن حيان دخنتنا عليه فتنا له لقد رأيت خيرها صحبت رسول الله صلى الله عليه وسلم وصيانته فقال نعم وانه صلى الله عليه وسلم خطبا فتقال اف تارك خيم كتاب الله هو قبل الله من اتباعه كان على ايمانه ومن تركه كان على الضلال -

(رسمح ابن حبان ص ٢٨٢ ج اول ذكر اشباث البدى لم يتب القرآن)

## دهم

.... عن أبي شريح الخزاعي قال خرج علينا رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال الياس تشهدون ان لا إله إلا الله وان رسول الله قالوا بلى قال هذا القرآن طرفة بيد الله وطرفة بآيديكم فتمكوا به فانكم من تضليل ولن تهلكوا ابداً -

(رواية الطبراني في الكبير بصح ازواده المبتدئي جلد اول ص ١٤٩ ج ١)

## يازد هم

.... اف اوشك ان ادعى فاجيب وان تارك خيم ما لمن تضليل بعدة كتاب الله - (طبراني في الكبير عن زيد بن ارقم روى مكي بن العمال كل ذلك جلد اول ص ٣٨ )

## دوازدھم

... وان قد تركت نیکم مالن تضاوا بعدہ ان اعتضتم  
بہ کتاب اللہ۔" (السنن الکبریٰ لمبیقی جلد خاس س ۸  
طبع دارۃ المعارف دکن عن جابر بن عبد اللہ)

## حاصل مقصد

مندرجہ بالا روایات کا حاصل مطلب یہ ہے کہ جی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے امت کو بطور وسیت ارشاد فرمایا ہے۔ یہی نے تم میں اللہ کی کتاب چھوڑی ہے یہ رے بعد اس کے ساتھ تسلیک کر دے گے۔ اس کو مضبوط پکڑو گے تو تم ہرگز گمراہ نہ ہو گے۔ جو کتاب اللہ کی اطاعت کر رہے گا، وہ ہدایت پر رہے گا۔ جو اس کی پریوی کو چھوڑ رہے گا وہ گمراہی میں با پڑی رہے گا۔ قرآن مجید ایک رسیٰ کی مشال ہے۔ اس کی ایک جانب تہار ہاتھ میں ہے اور دوسری طرف دستِ قدرت میں ہے۔ اس رسیٰ کو خوب تھام رکھو گے تو بلاکت نہ آئے گی۔

ان تمام روایات میں صرف کتاب اللہ کی اطاعت اور اس کے ساتھ اخوند تسلیک کا بیان دار دے ہے اور "شَّتَّتٌ شُجُورٌ" کی اطاعت اللہ کی اطاعت کے ضمن میں آجائی ہے اور ان تمام مندرجہ روایات میں کسی ایک جگہ جھی عترت و اہل بیتؑ کی اطاعت کا مذکور نہ ہونا اس چیز کا ذریعہ نہیں ہے کہ اصل اطاعت کتاب دُشْتَت کی ہی امت پر واجب ہے۔ کتاب دُشْتَت کی اطاعت کے درجہ میں کسی اور کسی اطاعت واجب نہیں۔ خواہ حکام مسلمان ہوں یا اہل بیت و عترت، ہوں یا علماء دین ہوں۔

## ایک فائدہ

مندرجہ روایات میں پانچ عذر حدیثیں جو بابر بن عبد اللہؓ سے مردی ہیں اور مختلف محدثین نے ان کو اپنے اپنے اسناد کے ساتھ نقل کیا ہے۔ اس میں یہ بات شیعاد احباب،

کے لیے منابع فرحت بخش واقع ہوئی ہے کہ جابر بن عین الدلہ سے روایت کرنے والے امام محمد باقر ہیں اور محمد باقر سے روایت کرنے والے امام جعفر صادق ہیں پھر جعفر صادق سے مختلف تلامذہ نے روایت لفظ کی ہے۔ ان تمام مواضع میں کتاب اللہ کا تذکرہ ان ائمہ کرام نے کیا ہے لور علی یا الحکم کے ضمن میں محل باستہ دوسرے دلائل قطعیت کے پیش نظر لازمی طور پر آجاتا ہے لیکن اہل بیت و عترت کا ذکر کہیں ایک جگہ بھی نہیں کیا گیا اور مقام ذکر کیسی ایک چیز کا ذکر کیا جانا اس کے غیر ضروری ہونے کی دلیل ہوتا ہے پس اللہ کرام کی روایات سے بھی یہ بات واضح ہوئی کہ کتاب دُشت کے درجہ میں اہل بیت کی اطاعت واجب نہیں ہے اور نہ ہی ضروری ہے۔ ورنہ ان جیسے مواضع میں کتاب دُشت کے تذکرہ کے ساتھ ساتھ اہل بیت کی اطاعت کا ذکر خیس بھی ضرور کیا جاتا۔

## ایک اشتباہ

کتاب اللہ دُشتی کے عنوان سے متعدد روایات اور اسی طرح صرف کتاب اللہ کے مضمون کی بھی متعدد روایات درج کی گئی ہیں مگر ان کی صحبت اتنا کوئی طرف اختلاف نہیں کیا گیا۔ حالانکہ کتاب اللہ و عترتی اہل بیتی کے الفاظ سے جس تدریب اور روایات میسر ہوئی ہیں تین چار روایات کے ماسوالیقیہ روایات کے حق میں صحبتِ نند کے اعتبار سے جرح و قدح کی گئی ہے اور ان کو مجرد حثابت کیا گیا ہے۔

## الازالتة

اس کا مختصر آجواب یہ عرض ہے کہ جس روایت کا معنی و مضمون بعض قرآنی ہیں موجود ہے۔ اس میں اسناد کی بحث نہ بھی کی جائے تو بھی وہ روایت قابل قبول ہوتی ہے۔ وہ تحقیق اسناد کی طرف توجیہ کرنے کی ضرورت سی نہیں ہوتی۔ بساں بھی ان روایات کا مضمون پونکہ بعض قرآنی میں بصراحت موجود ہے اس لیے یہاں صحبت اسناد کی طرف

التفات کرنے کی حاجت ہی نہیں۔ بخلاف ان روایات کے جو حصہ اول میں درج ہوئی ہیں کہ ان کا مضمون اپنے قرآنی میں صریحًا موجود نہیں ہے اس وجہ سے ان کی صحت اساد کی ہرف تو تبرکات خلاف قواعد نہیں ہے۔

### تثبیت:

روایت "کتاب اللہ و سنتی" ہم نے متعدد باشدگتب سے درج کی ہے۔ اس پر بعض لوگوں کو یہ دہم پیدا ہوا کہ "کتاب اللہ و سنتی" کی پیش کردہ سب روایات ضعیف اور تردک ہیں بلکہ بعض موڑ رکھ رہے ہیں۔ حالانکہ یہ بات درست نہیں اور علماء کے یہاں کردہ تواریخ کو بخدا ہے۔ مزید یہ آں ہم نے اس اپدین میں "کتاب اللہ و سنتی" کی مزید سات عدد روایات تلاش کر کے سالقہ روایات کے ساتھ اضافہ کر دیا ہے۔ شیخ ابن حرم الطاہری سے ایک باشد روایت۔ علامہ ابن عبد البر سے دو عدد باشد روایات۔ خطیب بنزادی سے تین عدد باشد روایات اور شیخ المرزوqi سے ایک عدد باشد روایت نقل کر کے پیش کر دی ہے۔ اب سابق علماء کرام اور مذکورہ بالاحضرات کی روایات کو ملا کر نظر ک جائے تو اس ایت کے نقل کرنے والے کبار علماء کا ایک جم غیرہ ہے جو اپنی اپنی سند کے ساتھ روایت ہڈا کو اپنی تصانیف میں درج کر رہا ہے۔

فلحدا یہ حدیث کبار علماء میں درجہ شریت کو پہنچ جھی ہے اور اساد کے طلب کیے جانے سے مستغنى ہو گئی ہے۔ جیسا کہ این عبد البر صاحب نے اپنی کتاب تحریر المتنہ کے ص ۲۵۱ پر اس چیز کو درج کیا ہے اور ہم اس قول کو سابقہ درج کر رکھے ہیں۔

① نیز اہل علم بطور قاعدة اور مقابلہ کے فرما یا کرتے میں کہ جس روایت کو امت کی تلقی بالظبول حاصل ہو تو اس کے صدق کے ساتھ تلقین کیا جاتا ہے۔ اور وہ روایت اُست کی تلقی کے بعد طلب، اساد کی سماج نہیں رہتی خطیب بنزادی نے اس مسئلہ کو ذیل مقامات میں تحریر کیا ہے:

۱۔ کتاب - الفقیہ و المتفقة ص ۴۶۷ ج ۱ تحقیقت پاب۔ القول فی الشیة المسروعة

من النبي صلی اللہ علیہ وسلم ... اخ

۲۔ کتاب الفقیہ والمتقوف ص ۱۸۶ ج ۱، ص ۱۹۰ ج ۱ باب القول فی الاججاج

صحیح القياس درازم العمل ہے۔

② — اور اب تو برا بھا ص الحنفی نے اس چیز کو صراحت کے ساتھ لکھا ہے کہ ایک روایت آحاد کے طبق سے مردی ہے اور لوگوں نے اس روایت کو قبل کیا ہے یعنی اس کو تلقی بالعقل حاصل ہے، وہ ہمارے زد کیک متواتر کے معنی میں شمار ہوتی ہے ... لات مالیتہ انسان س بالقبول ہے۔ اخیار الاحاد فضو عنده فی معنی المتواتر۔

احکام القرآن للعاصص الحنفی جلد اول ص ۲۵۶ طبع اول مسری

تحت الطلاق مرتان بحث ذکر الاختلاف فی الطلاق بالرجال

③ — علام ابن حمام حنفی نے فتح القیری شرح ہدایہ کے متعدد مقامات میں اس مشکل کو لکھا ہے۔ ایک مقام میں روایت طلاق الامۃ شتان وعد تھا حیضان کی بحث کے سخت امام ناک کا قول نقل کرتے ہوئے لکھا ہے: و قال حاکم شهرۃ الحديث بالمدینۃ تغیرت صحة مسندہ: فتح القیری ص ۳۲۳ ج ۳ تحت روایۃ طلاق الامۃ شتان۔ یعنی امام ناک، فرماتے ہیں کہ مدینہ طیبہ میں روایات میں، جو حدیث شہور (عنه العلما) ہو جائے وہ صحت مسندے ستفی ہو جاتی ہے۔

④ — علام ابو بوطی نے تدریب الرادی (شرح تقریب)، میں صحت حدیث کی بحث میں مشکل ہمکار کے بیان الاستاذ کارتے این عید ایر کے اقوال نقل کیے ہیں وہاں فرماتے ہیں کہ علام کی طرف سے تلقی بالعقل حاصل ہونے سے روایت صحیح بھی جاتی ہے۔ پھر اس فن کے مشهور عالم استاذ ابو الحسن الاسفاری کا فزان نقل کیا ہے قال الاستاذ ابو الحسن الاسفاری تعرف صحة الحديث اذا شتم عنده ائمۃ الحدیث بغیر تکیر منهم۔

یعنی استاذ اسفاری ان ابو الحسن فرماتے ہیں کہ حدیث کے اماموں کے زد کیک جب

ایک حدیث مشور ہو جائے اسے بنی آنکار کے امیر قبول فرمائیں تو یہ اس حدیث کی صحت کی علامت ہے اور اسکے صحیح ہونے کا نشان ہے۔

(تدریب ارادی ص ۲۲، ۲۵ بحث صحت الحدیث تحت التبیر الخاتم)

ان معرفات کے بعد روز روشن کی طرح یہ مدد و اسنخ ہو گیا کہ جس حدیث کو تلقی است حاصل ہو جائے اور علماء فن اس کو قبول کر لیں اور اس پر نکیرہ د کریں تو وہ روایت درست ہے۔ تو روایت کتاب اللہ و شنتی "مجھی علماء و محدثین میں درجہ شریت رکھتی ہے اور اس پر علماء کبار کی طرف سے انکار نہیں پایا گیا۔ بنابریں وہ طلب انساد سے تنفسی کے درجہ میں ہے اور عند العلام مقبول ہے۔

اب اس کے بعض اسناید پر اگر جرج دستیاب ہو جائے تب مجھی اس کی قبلیت میں کوئی فرق نہیں آتا۔ یہ امت کے نزدیک مقبول ہوگی۔ فلیندا بعض لوگ جو "کتاب اللہ و شنتی" والی حدیث کے رد کرنے کے درپے ہوئے ہیں ان کی تحقیق صحیح نہیں مذکورہ بالاقواعد کے خلاف ہے۔ اور اللہ ان کو بدایت پختہ اور تقصیب سے نجات دلاتے۔

## شیعی مسلمان سے اصل مقصد کی تائید

ناظرین کرام کو معلوم ہے کہ ہم نے اصل منڈ کے اثبات کے لیے آیات قرآنی اور احادیث نبوی پیش کر دی میں۔ ان سے جلا رامعی واضح طور پر ثابت ہو چکا ہے اور کوئی کا اشتباہ یافت نہیں رہا۔

اب ہم شیخ احمد کشیاب کی کتابوں سے مجھی بطور ازام اس مضمون کی تائید و تاکید کے لیے اتنا عشرہ حوالہ جات پیش کرنا چاہتے ہیں۔ ان حوالہ جات میں کتاب و سنت پر علمدار مذکون اور ان کو قائم رکھنے کی ترجیب دلائی گئی ہے۔ اور صرف کتاب و سنت سے دین انذکرنے کے لیے ارشاد فرمایا گیا ہے اور ان دونوں دفاتر (کتاب و سنت) کو ہر خرا و مر قول کے رد و تبرک کا میا ر قرار دیا گیا ہے اور ان دونوں چراغوں کے روشن اور در خندہ رکھنے کے متعلق فرمائیں

وصایا فوائی گئی ہیں۔ یہاں کسی مقام میں بھی کتاب دُستت کے ساتھ اہل بیت و عترت کو نہیں ملایا گیا۔

یہاں سے صاف طور پر اس چیز کا ثبوت ظاہر ہے کہ شریعت میں صرف کتاب اللہ و سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم، کو رده اہمیت و صدر درت حاصل ہے جو دوسری کسی چیز کو نہیں اور "محض فشرعی" اسلام میں صرف کتاب دُستت ہے۔ اہل بیت و عترت کے لیے ان دونوں کے درجہ میں الاعتراض لازم نہیں ہے اور نہ ہی اہل بیت بالاستقلال چیز شرعی ہیں۔ اب ہم ذیل میں چند حوالہ جات، اثنا عشری دوستوں کی کتابوں سے پیش کرتے ہیں۔ ان کے شیئی علماء و مجتهدین کے یہ اقوال نہیں ہیں بلکہ انہی معاصرین کے فرمائیں ہیں جن کے سخت اشارات میں ان کے باہ کوئی اشتباہ نہیں ہے یہ باحکل اللہ کے صحیح ارشادات میں ہیں جو کتب معتبرہ مسلم شیعہ شیعہ ابلاغ۔ اصول کافی۔ اخجاع طبری وغیرہ میں وارد ہیں۔

## اول

.... وَكُمْ عَلَيْنَا الْعَمَلُ بِكِتَابِ اللَّهِ تَعَالَى وَسِيرَةِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ وَالْقِيَامَ بِحَقِّهِ وَالْغَشْ لِسَنْتَهُ =

{ درج البلاعۃ ص ۳۱۷ اول طبع مصر }

{ من خطبۃ لہ علیہ السلام عند میر صاحب محلہ البصرة یعنی حضرت علی بن نے فرمایا تمہاری رہنمائی کے لیے چماں سے ذرہ ہے۔ کتاب اللہ اور سیرت رسول اللہ کے ساتھ عمل کرنا اس کی کتاب کے حق کو قائم رکھنا اور اسکی سنت کو ملکہ کرنا }

## دوم

وَقَالَ سَيِّدُ الْإِسْلَامِ مِنْ أَخْذِ دِينِهِ مِنْ كِتَابِ اللَّهِ وَسِنْتِ نَبِيِّهِ ذَالِتْ الْجَمَالِ قَيْلَ إِنْ يَزِدُوا وَمَنْ أَخْذَ دِينَهُ مِنْ أَهْوَاهِ الْجَوَالِ رَوَيَ الْجَوَالُ -  
(اسول کافی خطبہ کتاب د ۵ طبع بکھنور)

یعنی امام نے فرمایا کہ جس شخص نے اپنے دین کو کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ (صلی اللہ علیہ وسلم) سے حاصل کیا۔ پس اڑاپنی جگہ سے دُور ہونے کے میں مگر یہ اپنے دین سے دُور نہیں ہو گا اور جس شخص نے افواہ رجال یعنی لوگوں کے اقوال سے اپنادین حاصل کیا ہے اس کو کو دوسرے لوگ اپنے دین سے پھیر سکتے ہیں (الصافی شرح اصول کافی از خیل قزوینی)

ان ہر دو ارشادات میں صرف کتاب اللہ و سنت رسول و سیرہ رسول (صلی اللہ علیہ وسلم) پر عملِ حادم کرنے کی ترغیب پائی گئی ہے اور فرمایا گیا ہے کہ دین کا حاصل کرنا اور دُور ہونا خدا کرنا صرف کتاب و سنت سے ہے۔ ان مواضع میں کتاب و سنت کے ماساکسی قیمتی چیز کی طرف توجہ نہیں دلاتی ہے۔ اگر کتاب و سنت کے پایہ کی کوئی اور چیز ہے جس سے حصول دین ہو سکے اور دین حق اخذ کیا جاسکے تو اس کا بہان ذکر لانا لازمی امر تھا۔

## ○ سوم ○

قال جعفر الصادق علیہ السلام کل مشیئی مردود الی الکتاب والسنۃ۔

امام جعفر صادقؑ نے فرمایا کہ ہر چیز کو کتاب و سنت کی طرف فرمایا جائے گا۔

(اصول کافی۔ ۳۹ باب الانذ بالست طبع نول کشور)

## ○ چہارم ○

.... خالر دا لی اللہ الا خذ بمحکمة کتابیہ والرد الی الرسول الا خذ بستہ

المجامعة غیر المعرفۃ۔ (ر叙 البلاعۃ ص ۲۲۳ ج ۲)

یعنی حضرت علیہ ترقیتے ہیں کہ شی کو اللہ تعالیٰ کی طرف رد کرنے کا مطلب یہ ہے کہ کتاب اللہ کے مکملات کے ساتھ تک کرنا اور چیز کو رسول کی جانب رد کرنے کا مقصد یہ ہے کہ اس کی سنت کو اندر کرنا۔ (ر叙 البلاعۃ ص ۲۲۳ ج ۲ ایک طوبی مہد ہے جو اشتراخی کو حضرت علیہ ترکی طرف سے لکھا گیا اس کے وسط میں یہ مضمون درج ہے)۔

## ○

پنجہم

رَمَتْ كَلَامَ لَهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ فِي التَّحْكِيمِ .. قَالَ اللَّهُ سَجَانَهُ  
فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ أَنْ خَمْ  
بِكَاتِبِهِ وَرَدَهُ إِلَى الرَّسُولِ أَنْ نَأْخُذْ لِسْتِهِ ..

یعنی حضرت علیؓ نے آیت قرآنی کی تشریع اس طرح فرمائی ہے یعنی النازع کسی چیز کو اللہ  
کی طرف لوٹانے کا مطلب یہ ہے کہ کتاب اللہ کے ساتھ حکم چلانا اور اس پر عمل کرنا اور کسی چیز  
کو رسول ﷺ کا علیہ وسلم، کی جانب رد کرنے کا فہم یہ ہے کہ ان کی سنت پر عمل کرنا۔

(شیخ البلاعفة ص ٢٣٠ ج اول)

ان ہر سہ حوالہ جات کا حاصل یہ ہے کہ جب بھی کوئی نتازعہ کا معاملہ پیش آئے تو صرف کتاب دستت کی طرف رجوع کرنے کی تعین ائمکی جانب سے کی جائی ہے جیسا کہ آیت قرآنی میں ارشاد ہے اسی کے تین موافق ائمہ مصصومین نے بھی نظر ترجیح کر دی ہے۔

اس سے ساف نہ نوم ہو اک لست قرآنی اور ائمہ کرام دلوں نے صفرت کے وقت ھرف کتاب دُستِت کی طرف رجوع زنے کی رہنمائی کی ہے۔ لوگوں میں تنازع عکا واحد مل صرف کتاب دُستِت کی طرف رجوع کرنا اور تک کرنا ہے اور بس کسی تبلیری شخصیت کی جانب توجہ کرنے کی حاجت ہی نہیں۔

شیخ

بام بعفر صادق سے ان کا ایک مخصوص شاگرد روایت کے رد و قبول کے متعلق تفصیل دریافت کرتا ہے اور کہتا ہے کہ :

فإن كان الخبران عتكمَا مشهورين فدردا هما انتقادات عنكم  
فالدين يضر فما وافق حكمة حكم الكتاب والسنة وخالف العامة  
وقد خذل به ويترك ماخالف حكمة حكم الكتاب والسنة ووافق  
الدمة د اصول كافى ص ٩٣ ملبع نزل كشور كسنر، باب اختلاف الحديث

مطلوب یہ ہے کہ سائل عرض کرتا ہے کہ جناب سے مشور روانیتیں ثقہ دوگ ذکر کرتے ہیں ان کو قبول کریا جائے ؟ تو امام جعفر صادقؑ نے فرمایا کہ کتاب و سنت کے مراتق تیس کا حکم ہوا اور وہ عامہ رسنیوں کے خلاف ہوا اس کو اخذ کر لیا جائے اور جن کا کتاب فی سنت کے برخلاف حمل جواہ رسنیوں کے مراتق ہوا اس کو ترک کر دیا جائے ۔

## ھفتہ

امام محمد باقرؑ نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا جو حجۃ البرداع میں خطیب ارشاد ہوا ہے ز  
نقل فرمایا ہے اس میں ذیل کافرمان بھی موجود ہے ۔

فَإِذَا أَتَاهُكُمُ الْحَدِيثَ ذَاعَ رِسْوَاهُ عَنْ كِتَابِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ وَسُنْنَتِي

فَمَا وَافَقَ كِتَابَ اللَّهِ وَسُنْنَتِي فَخَدَوَاهُ وَمَا خَالَفَ كِتَابَ اللَّهِ وَ

سُنْنَتِي فَلَا تَخْذُلُوهُمْ ۝ (اخیان طرسی - ۲۲۴ خطیب حجۃ البرداع)

یعنی حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا حبیب کوئی حدیث متدارسے پاس پہنچے تو اس کو اللہ کی کتاب اور میری سنت پر پیش کرو ۔ جو کتاب اللہ اور میری سنت کے مراتق ہو، اس کو قبول کرو اور جو کتاب اللہ اور میری سنت کے برخلاف ہوا اس کو نہ مبتليم کرو ۔

## ہشتم

امام جعفر صادقؑ فرماتے ہیں :

فَاتَّقُوا اللَّهَ وَلَا تَقْبِلُوا عِيَّنًا مَاحْلَتْ قَوْلَ رَبِّنَا تَعَالَى وَسَنَةَ نَبِيِّنَا مُحَمَّدَ

صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ دَائِلِهِ ۝ رَوَّاجَ كَشْتَيْ تَذْكُرَهُ مَيْرَوْ بْنُ سَمِيدٍ ۝ ۱۳۹

یعنی اللہ سے ڈر و اور جو قول کتاب اللہ و سنت نبی دصلی اللہ علیہ وسلم اور دلم : کے نہ ہوا کو ہماری طرف خوب کر کے کست بینوں کرو ۔

## نهم

عَنْ عَشَّامَ بْنِ الْحَلَمِ أَنَّهُ سَمِعَ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ (ع) يَقُولُ لَا تَقْبِلُوا عِيَّنًا حَدِيثًا

الاما وافق القراءات دادسته۔

رتبیت المقال مانعی میں سے جو اول۔ ص ۲۳۶ ج ۱۴، ج ۱۲۔

بشارت نے امام جعفر صادق ع عکوف رفعتے سنائے کہ ہماری جانب مذوب کر کے کوئی حدیث نہ کرو لا اگر وہ قرآن دستت کے م Rafiq ہو۔ صرف وہی قبل کرو۔

## دهم

عن ابن ابی عمير عن نعیم اصحابیہ قال سمعت ابا عیدان اللہ ع عیہ السلام  
لیقول من خائف کتاب اللہ و سنتہ محمد فقد حکمت۔

راصول کافی ص ۳۹۔ ۴۰ باب الاخذ بالسنة)

امام جعفر صادق ع نے فرمایا کہ جس نے کتاب اللہ و سنت رسول سلی اللہ علیہ وسلم کی مخالفت کی وہ کافر ہو گیا۔

ان آخری پانچ روایات کا حاصل یہ ہے کہ کسی جرا در کسی روایت کی صداقت و باطلان معلوم کرنے کا معيار صرف کتاب و سنت اور رواۃ و قبول کا فیصلہ کرنے کے لیے کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ جی کافی ہے۔ اگر وہ چیز ان دونوں کے موافق اور مطابق ہے تو وہ قابل اعتماد و لائق انتیار ہے اور اخذ کرنے و تسلیک کرنے کے مناسب ہے اگر وہ چیز ان دونوں (کتاب و سنت) کے مخالف ہے تو قابل اعتماد نہیں ہے۔ اس کے ساتھ تسلیک کرنا درست نہیں ہے پس اس موافق پر حق و باطل کی تیزی کے لیے اور رواۃ و قبول کو جائز ہے کہ لیے مرد کتاب و سنت کوئی اصل فواردیا گیا ہے کسی تبریزی چیز پر مدار نہیں رکھا گیا۔ یہ چیز میں سنت کے معيار ہونے اور صحیح شرعاً ہونے کی واضح علامت ہے اور اہل بیت و عزیز کو ان ہر دو کے ساتھ ساتھ حق و باطل کا معيار نہیں فواردیا گیا اور رواۃ و قبول کا مدار نہیں تجویز کیا گیا بلکہ ان کے ساتھ کتاب و سنت کی طرح تسلیک کرنا غیر ضروری اور غیر لازم ہے۔

## یازدهم

و من سکلام له عیہ الاسلام قبل موتہ ... و اما وصیت نا ...

نشر کوا ہے شیئاً و محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم تضییعو سنۃ اقیمو اہذین  
الحمدودین و اقدوا هذین المصبا حین و خلا کم ذم مالم تشردوا۔

(منج البلاغۃ ص ۲۶۸ ج ۱)

حاصل یہ ہے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ اپنی وفات سے قبل فرماتے ہیں یعنی وصیت یہ  
ہے کہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ کسی کو شرکیب نہ کرنا، اس کی توحید کو قائم رکھنا اور رسول اللہ صلی اللہ  
علیہ وآلہ وسلم کی سنت کو منت صانع کرنا۔ ان دونوں متون دکتاب اللہ و سنت رسول اللہ، کو  
قائم رکھنا اور ان دونوں چراغوں (توحید و سنت یا کتاب و سنت) کو روشن کیے رکھنا اور ہر  
برائی تم سے دور رہے گی تا وقیکہ تم جماعت سے علیحدہ نہ ہو۔ (منج البلاغۃ ص ۲۶۹ ج ۱)

## دوازدھم

سیدنا علی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں :

وصیتی لكم ات لا تشرکوا باللہ شیئاً و محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فلما

تضییعو سنۃ و خدکم ذمکم - ر منج البلاغۃ ص ۲۱ ج ۱

کلام لہ علیہ السلام قبل موته علی سبیل الوصیۃ لما خبرہ ابن علیجی

طلب یہ ہے کہ سیدنا علیؑ کی آخری وصیت یہی ہے کہ لوگوں کے ساتھ کسی چیز کو مت  
شرکیب کرنا یعنی اس کی توحید اور اس کی کتاب کو ضائع نہ ہونے دینا اور رسول اللہ صلی اللہ  
علیہ وآلہ وسلم کی سنت کو مت کھو دینا۔ ان دونوں متون کو قائم رکھنا۔ ہر براٹی تم سے دور  
رہے گی۔

ناظرین کرام پر واضح ہو کہ یہ حوالہ جات حضرت علیؑ کی وفات سے کچھ ہی پہلے کی وصیتیں  
ہیں۔ اس دارخانی سے استقال باکمل قریب ہے۔ ان قبیتی اور مبارک گھر طیوں کی کلام میں  
یہ وصایا بھی شامل ہیں۔ ارشاد ہو رہا ہے کہ اسلام کے ان دونوں متون کو دامنا قائم رکھا جائے۔  
دین کے ان درچراغوں دکتاب و سنت کو کل نہ ہونے دیا جائے۔ اور مسلمانوں کی جماعت کی  
گروہ گردہ بناؤ کر علیحدگی اور تفرق و تفرق نہ اختیار کیا جائے۔

یہاں غور و فکر کرنے سے ایک چیز تو یہ حاصل ہو رہی ہے کہ آخری ساعات میں  
اُن مخصوصین کی جانب سے صرف "توحید و سنت اور کتاب و سنت" کے احیاد و بغاکی صوبت  
تو ہو رہی ہے لیکن اہل بہیت و عترت کی محیت اور وجوب اطاعت کا حکم نہیں صادر ہو رہا۔  
معلوم ہوا کہ "کتاب و سنت" کے پایہ اور درجہ میں ان کی اہمیت اسلام میں نہیں ہے اور اگر  
اہل بہیت کے واجب الانتباح اور واجب التک ہونے کی کچھ اصیلت ہوتی تو اس آخری  
وصیت میں اس کا اندر ارج ضرور ہوتا۔ دوسری یہ چیز ثابت ہو رہی ہے کہ امامت کا عقیدہ  
ضد ریاست دین میں سے نہیں ورنہ مذکورہ آخری وصایا میں اس کا ذکر کرتا لازمی امر تھا یقیری  
یہ چیز معلوم ہوتی ہے کہ جماعت سے ملنگہ ہو کر الگ الگ گروہ قائم کر لینا ائمہ کرام کی آفری  
و صایا کو پس پشت ڈالنے اور ان کی نافرمانی کے مترادف ہے۔ اللہ تعالیٰ ہر مسلمان کو کتب و  
سنت پر عمل کرنے کی توفیق بخشنا اور آپس میں تفرقہ سے بچا کر اتفاق و اتحاد کی نعمت عطا فرمائے  
صلی اللہ تعالیٰ علٰی خلائقہ محمد وآلہ وازوادجہ  
و بناتیہ و اصحابیہ و اہل بیتہ اجمعین ۔

### نا چیز

محمد نافع بن مولانا عبد الغفور بن مولانا عبدالرحمن  
عفا اللہ عنہم  
از قریبی محمدی فی المکانہ جامعہ محمدی شریف ضلع جہیگ  
بنجاح (پاکستان)

# ہماری مطبوعات

- اسلام میں علمی کی حقیقت : مستشرقین کے اختراضات کا مدلل جواب
- اسلام کا قانون نشادت : مولانا سید محمد تین ہاشمی کے قلم سے ایک اہم قانونی دستاویز۔
- سیرت نبی قرآنی : مولانا عبدالماجد دریا آبادی کے گھر پار قلم سے قرآن حزیر کی روشنی میں سیرت رسول کی جھکیاں۔
- سلطان محمد : سیرت رسول پر محروم عبدالمام جبکے سیرتی متالات کا جسیں گلدتے۔
- حدیث الشفیعین : محقق عصر مولانا محمد نافع کے قلم سے مجیتِ حدیث اور امامت کے خود ساختہ نظریہ کا بے لائگ جائزہ۔
- قرآن سے ایک انترویو : قرآنی موضوعات پر حوالہ کی شاہکار کتاب۔
- حضرت ابوسفیانؓ : محقق عصر مولانا محمد نافع کے قلم سے
- حضرت اوسیں قرنیؓ : سید القابین کی زندگی کے شب دروز۔
- آخری سورتوں کی تفسیر : نماز میں پڑھی جانے والی مختصر سورتوں کی ضروری تشریح معد خواص۔
- تفسیر سورہ لیل : قلب قرآن، یہیں کی تفسیر بحاثت مولانا سید محمد تین ہاشمی کے قلم سے
- اصول و راثت و ترک : و راثت و ترک کے اہم موضوع پر مسلسل تین کتاب
- اصطلاحات صوفیا : دنیا ز اصطلاحات کا انسانیکلوپیڈیا
- عجائب ادب فرنگی : اردو کا پلا نہایت دلچسپ اور جدید معرفناہم۔ اندن، پیرس، مصر، پرتغال اور سندھستان کی تہذیبی معماشتر کا بہترین نظائر
- شیعیت کیا ہے؟ : قرآن و سنت اور عینی ائمہ کی روشنی میں مولانا محمد ظہیر ندی
- سابق شیخ الحاصل اسلامی یونیورسٹی بساو پیور کے قلم سے جماعت رفض کے متعلق عجیب و غریب اور سیرت ائمہ اخشتہ نامہ علمی مصنف کا خلیم شاہکار۔
- علامان رسولؓ : عبداللہ قریشی۔ شمع رسالت سلی اللہ علیہ وسلم کے ان پروازیں کا سیرت افراد
- تذکرہ جنوں نے نا مرس رسالت پر سب کوچہ قربان کر دیا۔ مذہبات کی دُنیا میں بھیل چاہیے دا لے حالات و واقعات۔

**مکہ صحرا** ۵ بخشی سڑیت متنقل چک اردو بازار لاہور

## بناتِ اربعہ (رضی اللہ تعالیٰ عنہن)

یعنی سردارِ دو جہاں (صلی اللہ علیہ وسلم، کی چار صاحبزادیاں)

تصنیف: حضرت مولانا محمد نافع مظلہ العالی

اس کتاب میں سردارِ دو عالم کی چار صاحبزادیوں کے حالت زندگی اور ان کی فضیلیتیں اور عنقتوں بڑی وضاحت اور تفصیل سے درج کی گئی ہیں۔ حالاتِ زندگی کے تحریج میں زینتیں کی معتبرت کروں سے بڑی خوبی سے استفادہ کیا گیا ہے۔ کتاب پڑا کے ایمان اور فوزِ مدنبر جہات ملا حظ کرنے سے اولادِ دنبوری کے ساتھ صحیح اور سچی عقیدت اور محبت کو فروغ ملے گا اور اس ذور میں سبیش اطراfat سے ان پاکیزہ اور مقدس طاہرات کے خلاف جوششات قوم میں پھیلائے جائے گیں، ان کا مادل اور سکت جواب بھی کتاب میں خراہم ہے۔

بناتِ رسول اللہ پر یہ اپنی نوعیت کی ہے شال کتاب ہے جس کے بغیر کوئی بھلی بڑی مکمل نہیں کھلا سکتی۔

## مسلمانوں کے سائنسی کارنامے

تألیف: پروفیسر طفیل یاشی شعبی علوم اسلامیہ علام اقبال یونیورسٹی۔ اسلام آباد

اس سے بات کی شدید تصورت بخی کہ مسلمانوں کے سائنسی کارناموں کو اجاگر کیا جائے اور ان کی واقعی تقدیمات پر پڑے ہجوئے وصول کے دیزینر دوں کو پھاکر تاریخ کا طبقی چہرہ قاربین کے سامنے رکھا جائے۔ چنانچہ پروفیسر طفیل یاشی نے اس ضرورت کو محکوس کرنے جوئے یہ سرکتہ الکاراہ کتاب تالیف کی جس میں طب، بہیت، ریاضی، کیمیا، طبیعت، سنتات و وزرات اور لینکن اوجی میں اندس کے مسلمان سائنسدانوں کے کارنا میں پرروشنی ڈالی گئی ہے۔ اور یورپ کی علمی بدبانیوں کو بے تفاہ کرنے ہوئے یہ بتایا ہے کہ مسلمانوں کی کون کوئی ایجادات کا سر اعلیٰ نہ نہیں کیے تھے اپنے سر باندھ لیا تھا۔ المعرض یہ کتاب سائنسدانوں، محققین، پروفیسروں۔

تاریخ سائنس کے ماہرین۔ ایم۔لے علوم اسلامیہ کے طلباء، اس موضوع سے دلچسپی رکھنے والے دیگر قارئین کے لیے بے نظر تھے ہے۔

مکہ تکبیس کو فربہ ہے کہ اتنی بندپا یہ علمی کتاب کی اشتراحت اس کے حصے میں آئی۔

# رحاء بینہم (رحمہم دل میں آپس میں)

اسلامی تاریخ کے اہم ترین موضوع پر مستند ترین کتاب

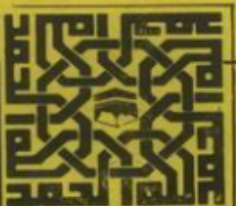
اصلیہ بیت اور خلافتی شہاش کے دریاں مجتہ اور سوت سے بھر پر تحقیقات کی محمد تقضیل اور کتاب میرزا بیان کی گئی ہے اور وہ ساری ہی خاطفہ میاں جو نبی کیم صلی اللہ علیہ وسلم کے ان اصحاب بزرگ روحانی ارشاد تعالیٰ اجعیلن کے بارے میں پھیلا تو جاتا ہے روحیہ میرزا بن انصار کا مدلہ انداز کر دیا گیا ہے۔ اپنے موضوع پر رحاء بینہم تحقیق اور استاذانہ انداز نظر کا ایک مشاہکار ہے۔

ایک کتاب کے بغیر آپ کہ لا تبریزی نام سکھ لے ہے۔

## ستد اقربان نوازی

خلیفہ ثالث حضرت عثمانیؑ رضیہ اندھ عہد پڑھنے "اقربا پر دریم" کا مولیٰ جواب پڑھ مرتباً آپ کو خدمت میرزا پیش کیا جا رہا ہے۔ نادر شیعہ شیخ کتب سے حالیات کا پختہ۔ بہتر پڑھ کر عرقہ ریز کم اور تحقیقہ کے بعد انہما فی قباد پیش کر کشہ جو اعلیٰ علم — اور حکوم انہا سے میرزا میکالہ مقبولہ ہو چکہ۔

حصہ علوی — (زیر ملح) —



مکہ بُکس، ۵: بخشی سڑیں نہ مرن توئی یکٹ ہائے